
 

 

 

Anteprima gratuita – primi capitoli 

 

Un’opera fondata su antichi insegnamenti, che esplora 
la Trinità come principio fondante della realtà, unificando 
scienza e spiritualità in una viva visione olografica, in cui lo 
Spazio si rivela oscillatore perpetuo di Sé in Sé: l’Essere e il 
Suo Apparire. 

 
 



 2 

 
 

Lo Spazio Uno e Trino  
La Trinità e la struttura della Totalità Olografica 
La teoria e la pratica del Tutto – Trimurti, Ain Soph, Trinità 

Cristiana e unificazione con la scienza 
 
 

Anteprima gratuita – primi capitoli 
 
 

Andrea Pangos 

 

www.andreapangos.org 
 

 

Aprile 2025 

 

Copyright © 2025 Andrea Pangos 

 

  

http://www.andreapangos.org/


 3 

 
Sommario 
Introduzione 
Spazio Uno e Trino 
I Quattro del Sankhya 
Mulaprakriti 
Il Substrato: il Corpo della Trinità 
Esagono Sankhya 
I tre Guna 
Purusha: l’Essere Umano 
Identità e Prospettiva Identità  
Sankhya: la scienza della realtà olografica 
Tassellazione dello Spazio 
Andhatamishra -Tzimtuzm  
Gradiente 1:2 
Etica e onde tridimensionali 
Aikaantha, Aathyantha, Atho, Abhavath 
I dieci conteggi 
L’Origine: il Trascendente 
Gravità e umanizzazione 
L'oscillatore perpetuo 
Bodhisattva e oscillatore perpetuo 
Le nove dinamiche 
La matematica della Trinità 
Invictus 
 

 

 
9 

11 
12 
21 
30 
40 
50 
69 
76 
80 

105 
117 
121 
134 
148 
163 
172 
179 
184 
201 
203 
219 
251 

 

 

 



 4 

Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos o organizzarne 
uno nella tua città o tramite Zoom?  

andreapangoscorsi@gmail.com 

 

 

Andrea Pangos è un ricercatore spirituale, autore e 
formatore attivo da quasi 25 anni, impegnato nella crescita 
interiore, nella trasformazione della coscienza e nella guarigione 
emozionale e spirituale. 

Libri pubblicati 

Andrea Pangos è autore di oltre 20 opere dedicate alla 
consapevolezza, alla guarigione interiore, alla Cabala, all’Induismo 
e all’approccio scientifico alla spiritualità, tra cui: 

1. Il Cavaliere delle Energie 
2. Eternamente Qua 
3. Amare 
4. Trasformare il rancore in Perdono 
5. Tutto è già Illuminato – Risolto – Guarito per Tutto 
6. Coscienza, Spiritualità e Scienza 



 5 

7. Zero a Zero 
8. Karma e Incarnazione 
9. Mente la mente? 
10. Guarire dai traumi dal concepimento alla nascita 
11. Seguire la via del Cuore 
12. Illuminare e guarire le 5 ferite dell’infanzia 
13. OceanOnda 
14. Oltre la colpa: Vivere liberi 
15. Le Tre Chiavi per la Trasformazione Autentica 
16. Tu Amore Senzatempo 
17. Il Codice Segreto della Cabala 
18. Lo Spazio Uno e Trino 
19. Il Segreto della Luce nella Cabala 
20. A Immagine di Dio – Adam Kadmon e la Danza di ParaShiva e 

ParaShakti 

 

 
  



 6 

Introduzione 
La correlazione tra i concetti cabalistici di Ain, Ain 

Soph e Ain Soph Aur, la Trimurti dell'induismo e il concetto 
di Santissima Trinità cristiana apre una prospettiva unica 
sull'esplorazione dell'essenza dell'esistenza. 

Nel suo libro Secret of Sankhya: Acme of Scientific 
Unification, l'astrofisico indiano Ganesan Srinivasan offre una 
reinterpretazione rivoluzionaria del Sankhyakarika. 
Impiegando equazioni assiomatiche reali, fornisce 
un'interpretazione scientifica dei principi spirituali, superando 
i limiti della fisica quantistica. 

Pur presentando parallelismi con la scienza, questo  

libro, Lo Spazio Uno e Trino – La Trinità e la struttura della 
Totalità Olografica, può essere compreso anche senza 

approfondire gli aspetti matematici e scientifici. È un testo 
che si presta anche a una lettura riflessiva e meditativa. Le 
parti matematiche possono essere affrontate in modo 
contemplativo, permettendo di riconoscere interiormente i 
processi che esse descrivono. 

Per facilitare questa comprensione, il libro utilizza 
analogie, visualizzazioni, esempi e metafore che aiutano il 
lettore a entrare nei processi in modo intuitivo e diretto. 
Questa doppia chiave di lettura – scientifica e meditativa – 
permette di avvicinarsi con maggiore profondità a un tema 
centrale di questo lavoro: la Trinità. 

In queste pagine, ci proponiamo di utilizzare queste 
conoscenze per offrire una spiegazione dettagliata del 
concetto di Trinità, interpretandolo non solo come un 
simbolo mistico, ma come un principio scientifico 
fondamentale che regola la struttura dello spazio. 



 7 

In questo contesto, il concetto di Trinità rappresenta 
la super-simmetria che la scienza mainstream sta cercando e 
che, come vedremo, l'interpretazione matematica del 
Sankhyakarika chiarisce. La Trinità è anche una questione 
scientifica, poiché costituisce la base dell’assiomaticità della 
Totalità. 

È importante sottolineare che, pur operando su piani 
apparentemente distinti, la scienza e la spiritualità possono 
essere integrate in una sintesi unitaria. Questo libro mira a 
valorizzare le tradizioni spirituali, integrandole in una visione 
coerente che unisce intuizioni mistiche e rigore scientifico. 
  



 8 

Spazio Uno e Trino 
 

Lo Spazio è uno, ma ci sono vari appellativi con cui le 
diverse tradizioni hanno indicato il suo funzionamento uno e 
trino, cioè la modalità di oscillatore perpetuo. 
Con i vari distinguo necessari, che saranno affrontati in 
questo libro, possiamo elencare i seguenti termini: 

• Dio: Padre, Figlio e Spirito Santo; 
• ParaShiva-ParaShakti, Shiva, Vishnu e Brahma; 
• Ein, Ein Soph, Ein Soph Aur; 
• Primo, Secondo e Terzo Logos. 
 

Queste corrispondenze, qui presentate in forma 
sinottica, saranno approfondite nei capitoli successivi, dove 
ne esamineremo le implicazioni concettuali e il loro rapporto 
con la struttura dello Spazio. 

Sebbene i concetti appena elencati possano apparire in 
contrasto con le varie tradizioni, dobbiamo però considerare 
che si tratta di modalità diverse per indicare la Totalità, che 
non può che essere una sola. La cosa fondamentale è avere le 
idee chiare su ciò a cui ci si riferisce utilizzando i suddetti 
appellativi. 

Ancor di più, forse, potrebbe sembrare inopportuno 
definire Dio come Spazio, ma, come vedremo attraverso i 
seguenti capitoli, questa è una chiave fondamentale per 
comprendere cosa sia Dio inteso nel senso supremo di questo 
termine. 
  



 9 

I Quattro del Sankhya 
 

 
Si riesce a capire facilmente lo Sankhya? 

Anche un bambino può capirlo.  
Un adulto deve invece prima 

rinunciare alle sue nozioni preconcette1.   
G. Srinivasan  

 

 

Per indicare lo Spazio Uno e Trino, nel Sankhya si 
utilizzano quattro appellativi fondamentali: Aikaantha, 
Aathyantha, Atho e Abhavaath. 

Aikaantha ha due aspetti: 
• Il primo è noto anche come Parashiva-Parashakti, 

Krishna-Radha, Dio, Nirguna Brahman, Parabrahman, 
Purusha. È androgino e rappresenta il primo aspetto di Ain. 
Possiamo indicarlo come l’aspetto trascendente del Primo 
Logos. Tuttavia, è importante considerare che solo una parte 
del Trascendente si esprime come Immanente, e in questo 
contesto lo fa attraverso l’aspetto immanente del Primo 
Logos: «In principio era il Logos, e il Logos era presso Dio, e il Logos 
era Dio.» (Giovanni 1,1). Dobbiamo inoltre tenere presente 
che il Trascendente è anche linguaggio non duale della 
Simultaneità, il quale si esprime come linguaggio duale della 
Sequenzialità, cioè dell’Immanente. 

• Il secondo è chiamato Shiva, Padre, Saguna 
Brahman. È il secondo aspetto di Ain, assente nella Cabala 

 
1 Secret Of Sankhya: Acme Of Scientific Unification, Ganesan Srinivasan 

 



 10 

ma necessario per una spiegazione più completa. Rappresenta 
l’aspetto immanente del Primo Logos. 

Aathyantha è chiamato anche Vishnu, Figlio, Ain 
Soph, ed è il Secondo Logos. 

Atho corrisponde a Brahma, allo Spirito Santo e ad 
Ain Soph Aur. È il Terzo Logos. 

Abhavaath è il primo aspetto di Aikaantha, ma 
considerato nella prospettiva della reintegrazione delle 
Mulaprakriti, ovvero dopo il Grande Pralaya. 

 Il primo aspetto di Aikaantha è lo stato originario 
dell’Essere, il Trascendente. Il secondo aspetto di Aikaantha, 
insieme ad Aathyantha e Atho, appartiene invece all’apparire 
dell’Essere, il quale, tuttavia, non cessa mai di essere. 

Ai Quattro del Sankhya, che in realtà sono tre (poiché 
Abhavaath corrisponde al primo aspetto, Aikaantha), 
dedicheremo tre capitoli distinti. 

In questo primo capitolo offriremo una panoramica 
generale di questi stati, mentre nel secondo approfondiremo 
la loro struttura. Il terzo capitolo, invece, presenterà una 
trattazione matematica basata su equazioni assiomatiche reali 
per determinare scientificamente il concetto di Dio Uno e 
Trino. 

 
Aikaantha 

 
A che cosa possiamo paragonare il regno di Dio 

o con quale parabola possiamo descriverlo? 
Esso è come un granello di senape che, quando viene 

seminato sul terreno, è il più piccolo di tutti i semi che sono 
sulla terra; ma, quando viene seminato, cresce e diventa 



 11 

più grande di tutte le piante dell’orto e fa rami così grandi 
che gli uccelli del cielo possono fare il nido alla sua ombra. 

Marco 4:30-32 

 
Aikaantha è sia Trascendente che Immanente. 
 
 

 
  
Il primo aspetto di Aikaantha rappresenta la 

Singolarità secondo la scienza moderna. È simboleggiato dal 
punto alla base della "valle" nella raffigurazione. L’aspetto 
trascendente rappresenta la condizione primaria dello Spazio: 
è lo Spazio Originale (Nirguna), l’Origine in cui tutte le 
interazioni avvengono in modo simultaneo e perfettamente 
sovrapposto, senza variazioni rilevabili. Questo stato può 
apparire statico, poiché è caratterizzato dalla dinamicità 
compressiva – Thamas. È lo stato Originario dell’Essere. 

L’aspetto immanente è, invece, il Saguna Brahman. Il 
reticolato dell’immagine rappresenta la transizione 
dall’aspetto Nirguna Brahman (punto alla base della valle) al 
Saguna Brahman. Esso simboleggia l’apparire dell’Essere in 
sé stesso. È importante considerare che il punto-valle 
(Trascendente) contiene il potenziale di tutto il possibile 
Immanente. Tale apparire non avviene al di fuori del 



 12 

Trascendente, ma ne rappresenta una desincronizzazione 
necessaria delle oscillazioni per il mantenimento dello Spazio 
come oscillatore perpetuo.  

 Nell’esagono Sankhya (che verrà spiegato più avanti), 
il primo aspetto di Aikaantha corrisponde a KX (Purusha), 
mentre il secondo, che governa la sequenzialità, sovrintende i 
restanti livelli, cioè e le vibrazioni trasmigranti. Aikaantha è 
dunque il Controllore Supremo, Ishwara: il suo primo aspetto 
regola la simultaneità, mentre il secondo si occupa della 

sequenzialità. L’essenza del secondo aspetto è Mahad (massa 
di Planck), poiché rappresenta la massima coerenza 
immanente e costituisce la materia prima del cosmo. Di 
conseguenza, il secondo aspetto controlla anche i livelli 
successivi dell’esagono Sankhya. Riflettere su questa struttura 
permette anche di comprendere meglio la relazione tra 
ParaShiva e Shiva. 

Nota: Le tre associazioni utilizzate in questo libro — 
Thamas come forza di coesione, Rajas come forza di 
risonanza e Sattva come forza di espansione — sono tratte da 
Secret of Sankhya: Acme of Scientific Unification di G. 
Srinivasan. A nostro avviso, questo testo è il più autorevole 
in questo campo, poiché definisce questi tre elementi 
attraverso equazioni assiomatiche. Chi non si sentisse a 
proprio agio con questi termini può semplicemente riferirsi a 
essi come forza compressiva, risonante ed espansiva.   

 
Trascendente e immanente: simultaneità e 

sequenzialità 
Il Trascendente è lo Stato Originario della Totalità, e 

nulla può manifestarsi al di fuori di essa. La Totalità non può 
diventare non-Totalità. Di conseguenza, non esiste un non-



 13 

Essere, poiché ogni espressione è intrinsecamente parte 
dell'Essere. La trasformazione non implica un divenire, ma 
rappresenta il modo in cui l’Essere si rapporta con sé stesso. 
È un processo interno di relazione, in cui l’Essere rimane 
immutabile nella sua essenza, pur apparendo diversamente. 
Consideriamo che il Trascendente è tale solo rispetto 
all’Immanente. Il primo esiste a prescindere dal secondo e, in 
realtà, non è nemmeno un trascendente. 

Le interazioni del secondo aspetto di Aikaantha 
avvengono sequenzialmente, pur rimanendo all'interno di un 
sistema coerente.  Il rapporto tra i due aspetti di Aikaantha 
(Nirguna e Saguna) è dunque anche il rapporto tra 
Simultaneità (Trascendente) e Sequenzialità (Immanente). 
Quest’ultima rappresenta l’espressione degli stessi elementi 
(Mulaprakriti) che, in precedenza, erano organizzati in 
modalità di Simultaneità. 

 
Visualizzazioni e riflessioni  
L’onda e il mare infinito: immagina un mare infinito 

perfettamente calmo (primo aspetto di Aikaantha). Ogni 
onda che si solleva è altro il mare stesso che si esprime in una 
forma visibile e temporanea (secondo aspetto di Aikaantha). 
Le onde nascono e “scompaiono”, ma non escono mai dal 
mare né cambiano la natura dell’acqua. Così, il primo aspetto 
di Aikaantha rimane “immutabile”, mentre il secondo aspetto 
di Aikaantha appare come l’espressione di quella stessa 
essenza. 

L'orologio e il tempo: Il Trascendente è come il 
meccanismo interno di un orologio: perfetto, costante e 
immutabile nel suo essere. Le dinamiche del meccanismo 
rappresentano il suo funzionamento ordinato e sempre 



 14 

uguale: un movimento interno che non altera la sua natura. Il 
“tempo che leggiamo” sul quadrante è l’Immanente: 
rappresenta la sequenzialità delle ore che scorrono. Tuttavia, 
il movimento delle lancette non cambia realtà del 
meccanismo interno, che rimane identico indipendentemente 
da ciò che si manifesta all'esterno. 

La musica e le note: una sinfonia completa (Nirguna, 
primo aspetto di Aikaantha) esiste già nella mente del 
compositore in modo simultaneo. Quando viene suonata, 
ogni nota (Saguna, secondo aspetto di Aikaantha) appare in 
sequenza nel tempo. La sinfonia, però, non cambia mai la sua 
essenza: l’intera struttura esiste al di là della sequenza 
temporale in cui viene percepita dall’ascoltatore. 

Il seme e l’albero: il Trascendente è come un seme che 
contiene in sé il potenziale di esprimersi come albero 
(Immanente). Ogni radice, ramo e foglia è un apparire del 
potenziale già presente nel seme, ma l’essenza di quell’albero 
non cambia mai: ciò che appare come crescita e 
trasformazione è solo la manifestazione progressiva di ciò che 
era già completamente contenuto all’origine. In questo 
esempio, ciò che si esprime dal seme trascendente non è solo 
l’albero, ma anche il suo intero ambiente esistenziale: il 
terreno, la luce, l’aria e ogni interazione che ne rende possibile 
la fioritura. 

 
Aathyantha 
 

L'infinito emana dall'infinito, e anche dopo 
che l'infinito è stato prodotto dall'infinito, 

l'infinito rimane sempre perfettamente completo. 
Adhyatma Upanishad  



 15 

 
Aathyantha (Figlio, Ain Soph, Vishnu, Secondo 

Logos) rappresenta un dinamismo immanente, incarnando il 
movimento incessante dell’universo, che è un aspetto 
dello Spazio. Questo moto perpetuo mantiene un equilibrio 
dinamico, essenziale per la stabilità cosmica, con il Rajas 
Guna come forza predominante che sostiene il processo di 
trasformazione. Per questo, Aathyantha è il regno della forza 
risonante. 

Le oscillazioni di Aathyantha seguono leggi 
matematiche e assiomatiche, adattandosi ciclicamente senza 
mai raggiungere un limite definitivo. Il sistema preserva la 
stabilità interna anche di fronte a variazioni esterne, 
mantenendo l’equilibrio tra energia cinetica e potenziale, 
garantendo così un’attività continua. 

Le interazioni cicliche di Aathyantha si arrestano solo 
affinché le vibrazioni (Mulaprakriti) possano rientrare prima 
nell’aspetto compressivo di Mahad (massa di Planck, Kether) 
e poi nell’Origine Trascendente (primo aspetto Aikaantha), 
venendo così riorganizzate in modalità Nirguna. 

Aathyantha è come un respiro cosmico, un’alternanza 
continua tra inspirazione ed espirazione. Proprio come il 
respiro regola l’equilibrio tra ossigenazione e rilascio di 
anidride carbonica nel corpo, Aathyantha regola il flusso 
costante di energia nell’universo. Ogni ciclo di espansione e 
contrazione mantiene la stabilità dell’intero sistema. 

 
Mahad – Kether 
Poco fa abbiamo associato Mahad a Kether. Mahad è 

un oscillatore con tre fasi – compressiva, risonante ed 
espandente – che rappresentano le tre teste di Kether. 



 16 

Dobbiamo considerare che il secondo aspetto di Ain, 
Ain Soph e Ain Soph Aur, sono immanenti. Questo potrebbe 
apparire insolito, poiché tali realtà sono tradizionalmente 
considerate come i Tre Veli Negativi dell’Esistenza, situati 
oltre l’Albero della Vita. Tuttavia, è importante ricordare 
che solo il primo aspetto di Ain è Trascendente. 

Entrando in questo ordine di idee – supportato da 
equazioni assiomatiche reali – si possono chiarire molte 
dinamiche relative ai Tre Veli e al loro rapporto non solo con 
l’Albero della Vita, ma anche con l’Albero della Morte. 

 
Atho – Espansione radiante e dinamismo   
L’attività di Atho (Ain Soph Aur, Terzo Logos, 

Brahma, Spirito Santo) succede ad Aathyantha. È il principio 
che guida la transizione dalla sincronizzazione su tre assi (più 
precisamente in una direzione su un asse e in due direzioni 
sugli altri due) a quella su due assi (entrambe le direzioni su 
due assi), permettendo la formazione delle strutture sferiche 
e regolando le loro configurazioni volumetriche. La questione 
della sincronizzazione delle oscillazioni tra le due direzioni dei 
tre assi (in totale sei aspetti) è spiegata più avanti. 

Tra le strutture sferiche queste vi sono i protoni, i 
neutroni e i fotoni sferici, un modello non ancora 
riconosciuto dalla scienza mainstream. Il fotone sferico, 
composto da sette neutrini sincronizzati, può essere 
interpretato — in chiave spirituale — come Luce Cristica. 

 La dinamica di Atho segue un ordine strutturato di 
interazioni che garantisce stabilità e coerenza nelle 
trasformazioni spaziali. Le vibrazioni dello spazio si auto-
organizzano in schemi coerenti, portando alla formazione di 



 17 

strutture sferiche generate dalla risonanza dovuta alla 
sincronizzazione parziale degli assi. 

Atho è connesso al Sattwa Guna, che regola le 
interazioni energetiche e garantisce la stabilità delle 
oscillazioni evitando discontinuità strutturali. 
Atho mantiene l’equilibrio perpetuo, regolando l’interazione 
tra oscillazioni e spazio. 

 
Abhavath 
Abhavath è lo stato che segue la conclusione del 

Grande Pralaya e non comporta una dissoluzione (poiché 
nulla può essere distrutto), ma piuttosto una reintegrazione 
delle Mulaprakriti trasmigranti (che formano il Cosmo) 
nell’Origine. 

Abhavath rappresenta il primo aspetto di Aikaantha 
(Origine, Nirguna), ma visto dalla prospettiva della 
reintegrazione delle Mulaprakriti immanenti (vibrazioni 
trasmigranti) nel Trascendente. 

 

Nota: Nel contesto di questo libro, la coerenza è 
semplicemente la continuità dei conteggi vibrazionali in 
funzione dell’oscillatore perpetuo, cioè la struttura ritmica 
intrinseca dello Spazio. Più precisamente, si tratta del 
mantenimento del numero di conteggi attuati dalle 
interazioni cicliche tra oscillazioni, che costituiscono il 
Substrato stesso — senza perdita, disallineamento o 
dissipazione. Quando, di rado, scriviamo di minor o 
maggior coerenza intendiamo in genere minor o maggior 
sincronizzazione sui tre assi (da C6 a C1), fermo restando 
che tutte le sei fasi fanno parte della coerenza generale.   

 



 18 

 

Mulaprakriti 
 

La Mulaprakriti è la materia "invisibile" che costituisce 
il tessuto dello Spazio, ovvero della Totalità. È l’unità minima 
e fondamentale dello Spazio. Per questo è anche 
chiamata Materia Radice.  

È un'attività olografica vibrante in forma di cubo: un 
"insieme congelato di vibrazioni" che contiene l’informazione 
dell’intera Totalità. Lo Spazio, costituito interamente 
da Mulaprakriti, si configura come un ologramma coerente e 
interconnesso, in cui ogni parte riflette l’intero. Comprendere 
la Mulaprakriti è quindi cruciale per comprendere la struttura 
e il funzionamento dello Spazio stesso. 

Tuttavia, anche se la Mulaprakriti costituisce il tessuto 
dello Spazio, essa non è “cosciente” di per sé come singola 
unità. La Coscienza appartiene allo Spazio nella sua forma 
originaria, cioè all’Origine (Primo aspetto di Aikaantha, Nirguna, 
Trascendente). 

 
Testi sacri e struttura olografica 
 

Nei testi sacri si trovano numerosi riferimenti alla 
struttura olografica della Totalità. Questa concezione è un 
tema ricorrente che si manifesta in vari modi all’interno 
delle tradizioni spirituali. 

La Bhagavadgītā è generalmente intesa solo come testo 
religioso, ma è anche un’esposizione della teoria dei campi, 
ovvero del Substrato. Nella Gītā, il campo olografico 



 19 

immanente è chiamato Kṣetra, mentre Kṣetrajña indica colui 
che conosce il campo: si tratta del Purusha. 

 

Questo corpo, Arjuna, è chiamato il Campo (kshetra); e 
colui che lo conosce, i saggi che discernono la verità su entrambi lo 
chiamano il conoscitore del Campo (kshetrajna). - Bhagavad-
gita 13,1 

 
I Sūtra di Yoga di Patañjali si basano sui principi 

enunciati nel Sūtra 6 del Sankhya Karika, che esplora le qualità 
olografiche del substrato.  

La natura olografica dello Spazio è indicata anche nel 
Soundarya Lahiri di Adi Sankaracharya. 

Il Mahabharata e il Ramayana sono più di semplici 
racconti mitologici: rappresentano in modo tridimensionale il 
concetto di campo olografico. In queste due opere, dèi, 
demoni e umani simboleggiano le forze naturali in continua 
interazione e movimento. Possiamo pensare a questi racconti 
come a “ologrammi narrativi”, che rendono visibili le 
interazioni invisibili delle forze naturali, proprio come un film 
proiettato su uno schermo. Si tratta di verità storiche espresse 
in forma simbolica. Oggi, tuttavia, la verità è un “mito” e, 
proprio per questo, si tende a considerare la verità mitologica 
come un semplice “mito”, nel senso di pura invenzione. 

 
È vero senza menzogna, certo e verissimo, che ciò che è in basso 

è come ciò che è in alto e ciò che è in alto è come ciò che è in basso per fare 
il miracolo della cosa unica. E poiché tutte le cose sono e provengono da 
una sola, per la mediazione di una, così tutte le cose sono nate da questa 
cosa unica mediante adattamento. Il Sole è suo padre, la Luna è sua 
madre, il Vento l'ha portata nel suo grembo, la Terra è la sua nutrice. 



 20 

Il padre di tutto, il fine di tutto il mondo è qui. La sua forza o potenza 
è intera se essa è convertita in terra. Separerai la Terra dal Fuoco, il 
sottile dallo spesso dolcemente e con grande ingegno. Sale dalla Terra al 
Cielo e nuovamente discende in Terra e riceve la forza delle cose superiori 
e inferiori. Con questo mezzo avrai la gloria di tutto il mondo e per 
mezzo di ciò l'oscurità fuggirà da te. Questa è la forte fortezza di ogni 
forza: perché vincerà ogni cosa sottile e penetrerà ogni cosa solida. Così è 
stato creato il mondo. Da ciò deriveranno meravigliosi adattamenti, il cui 
metodo è qui. È perciò che sono stato chiamato Ermete Trismegisto, 
avendo le tre parti della filosofia di tutto il mondo. Completo è quello che 
ho detto dell'operazione del Sole. - Tavola smeraldina. -  Ermete 
Trismegisto.  

 

Mente olografica 
Essendo parte dello Spazio olografico, anche la mente 

è necessariamente un sistema vibrazionale olografico. Di 
conseguenza, può riprodurre e comprendere ogni fenomeno 
portandosi in uno stato coerente e sincronizzato. 

 
Mi apro a riconoscere la 

struttura olografica della mente. 
 

Mi apro a riconoscere la 
struttura olografica dello Spazio. 

 
Nota: le affermazioni in corsivo che accompagnano 

alcuni paragrafi possono essere utilizzate come asserzioni 
meditative. 

 
La mente può attuare i fenomeni su una propria scala, 

comprendendoli sia concettualmente (in base alle sue capacità 



 21 

cognitive) sia attraverso l’esperienza diretta; non ci riferiamo 
soltanto alla mente ordinariamente intesa. 

Le esperienze fondamentali della mente sincronizzata 
restano impresse con forza e chiarezza. Questa è una 
conoscenza diretta, che può essere tradotta in concetti basati 
sulla nostra esperienza, piuttosto che in idee e spiegazioni 
altrui. Ed è proprio questa una delle differenze essenziali tra 
insegnamento ed educazione. 

 

L’uomo non sa ravvisare congelato nelle cose il pensiero 
vivente: il pensato dell'universo che egli può ripensare, essendo questo 
il suo compito, ma che egli pensa come un impensabile, o cosa. Può 
ritrovarlo vivente soltanto se in sé ritrova la vita: è un evento 
simultaneo. Per cui, se, guardando il seme di una pianta, egli 
attentamente mediante immagine pensa il suo sviluppo in albero, 
fiori e frutti, può giungere ad avere vivo innanzi a sé il pensiero di 
ciò che quel seme, in effetto, invisibilmente contiene. Quel che si 
anima nel pensiero coincide con ciò che nel tempo si manifesterà, 
essendo compiuto nell'essenza.  

Massimo Scaligero 
 
Mulaprakriti e la struttura spaziale 
La Mulaprakriti è un oscillatore perpetuo, unità base 

del principio di dinamicità infinita. È l'oscillazione 
primordiale da cui si originano tutte le altre oscillazioni, cioè 
organizzazioni vibratorie pre-cosmiche e cosmiche. Sia 
il Purusha, sia la Prakriti, così come altri aspetti dello Spazio, 
rappresentano un insieme specificamente strutturato 
di Mulaprakriti. 

Essendo composto interamente da Mulaprakriti, lo 
spazio non è un vuoto statico, ma una rete dinamica di 



 22 

vibrazioni, in cui ogni punto è connesso agli altri in un'unica 
struttura coerente e indivisibile. 

Tutti i fenomeni cosmici – galassie, stelle, sistemi 
stellari e solari – sono costituiti da Mulaprakriti, così come gli 
organi di senso e il cervello, che permettono la percezione; 
questa è un’indicazione su cui merita riflettere per 
comprendere cos’è la percezione e perché possiamo percepire 
il “mondo esterno”. 

Le unità di Mulaprakriti, paragonabili a cubi Lego, 
consentono la costruzione di varie strutture. 
La Mulaprakriti costituisce, cioè, la base degli elementi che la 
scienza definisce come: massa di Planck, quark, nucleoni, 
leptoni, fotoni… Mulaprakriti è anche alla base delle quattro 
forze fondamentali: gravità, forza elettromagnetica, forza 
nucleare forte e debole. A sua volta, presa singolarmente, 
la Mulaprakriti è assimilabile all'unità fondamentale di carica. 

Nel contesto dello stato compressivo massimo, cioè 
nell’ambito dell’Origine (Nirguna, Ein), la Mulaprakriti forma 
la super massa del buco nero, la quale deriva dalla 

sovrapposizione delle unità Mulaprakriti. Questo spiega l’unità 

tra ParaShakti e ParaShiva nel Shivaismo, e tra 

Radha e Krishna nel Vaishnavismo. In questo contesto, 
Krishna non è da intendere come Vishnu o come un suo 
avatara, ma come il Dio supremo stesso, secondo 
l'interpretazione del Krishnaismo (una corrente del 
Vaishnavismo). 

 Riflettere su Mulaprakriti tramite i termini Radha e 
ParaShakti può aprire nuove prospettive. 

La Mulaprakriti è come l'argilla primordiale usata da 
un vasaio. Prima che l'argilla venga modellata in forme 



 23 

diverse, esiste semplicemente come materia potenziale, 
essenziale per ogni forma futura. 

 

Mulaprakriti, Dharma e karma 
Strutturate in modo specifico, le unità di 

Mulaprakriti formano una rete indivisibile che regge le leggi 
dello Spazio, fungendo da Substrato. Questo è il Dharma: 
lo Spazio organizzato in modo tale da mantenere l’equilibrio 
necessario affinché lo Spazio stesso permanga in modalità di 
oscillatore perpetuo. Il Karma, a sua volta, è composto 
da Mulaprakriti non più, o non ancora, sincronizzate in 
modalità Dharma, ovvero da oscillazioni che non hanno 
ancora raggiunto un’organizzazione coerente. 

 
Mulaprakriti e la scienza del tutto 
La Mulaprakriti, intesa come "costante spaziale", è un 

principio unificatore fondamentale per una scienza del tutto. 
Essa ingloba tutte le leggi dello Spazio, eliminando la 
necessità di dimensioni fisiche separate e consentendo una 
descrizione basata su principi invarianti a tutte le scale. Le sue 
proprietà sostengono oscillazioni bilanciate e auto-simili, 
garantendo coerenza ed equilibrio nelle interazioni spaziali. 
Interpretata come unità fondamentale, permette di 
interpretare lo Spazio senza strumenti matematici complessi, 
utilizzando solo operazioni essenziali. 

 



 24 

Spirito e materia 
 Mulaprakriti, o Materia Radice, è l'unità fondamentale 

che costituisce sia lo Spirito sia la materia intesa in senso 
ordinario, cioè come realtà fisica dotata di estensione, massa 
ed energia. Questi due aspetti sono diverse configurazioni 
dello stesso “mattoncino” Mulaprakriti. È essenziale non 
concepire lo Spirito come posizionato sopra e la materia 
sotto.  

Inteso come Origine (Nirguna, primo aspetto 
Aikaantha), lo Spirito trascendente rappresenta la massima 
massa, data dalla sovrapposizione del maggior numero di 
vibrazioni di Mulaprakriti. Lo Spirito immanente, inteso 
come Mahad, corrisponde invece alla massima massa 
immanente, ovvero la Massa di Planck, che nel Secret of 
Sankhya è sia massa che energia. Riflettere su questo può 
trasformare la comprensione di Spirito, materia e del loro 
rapporto. 

 
Pratityasamutpada 
La Mulaprakriti costituisce il fondamento di ciò che, 

nel Buddhismo, è definito Pratītyasamutpāda, ovvero il 
"sorgere in relazione a". 

Nessun elemento della Totalità possiede un’esistenza 
indipendente. 

Per comprendere più approfonditamente 
il Pratītyasamutpāda, si può riflettere sulla relazione tra il Cubo 
Massimo, inteso come Totalità, e i cubi minimi, intesi come 
unità di Mulaprakriti (vedi il paragrafo: “La Tassellazione dello 
Spazio”), tenendo presente che tutto è connesso attraverso la 
Legge del Dharma e vibra come un unico insieme, 
funzionando come un oscillatore perpetuo. 



 25 

In modo schematico, il Pratītyasamutpāda è rappresentato 

dall’Esagono Sāṅkhya, un tema a cui è dedicato un capitolo. 
 
Induismo e cabala  
A nostro avviso, la Mulaprakriti può essere considerata 

l'equivalente della Shekinah nella Cabala. 
  In questo sistema mistico dell'ebraismo, la Shekinah 
agisce come ponte tra il trascendente (Dio nella Sua infinita 
essenza) e l'immanente (Dio nel mondo). Ciò trova 
corrispondenza nel fatto che la Mulaprakriti è l'unità 
fondamentale del Tutto, comprendendo sia il Dio 
Trascendente (Origine, Nirguna,) sia l'Immanente (Cosmo). 

Un tema centrale nella Cabala è l'esilio della Shekinah. 
A causa del peccato umano, essa è vista come separata dalla 
sua fonte divina, richiedendo la redenzione spirituale e la 
restaurazione dell'unità divina. Attraverso la preghiera, lo 
studio della Torah e le buone azioni, i devoti contribuiscono 
alla sua redenzione e alla riparazione del mondo – o 
riconfigurazione dell’universo (Tikkun Olam) – 
rappresentando sia la sofferenza della separazione (esilio), sia 
la speranza dell’unione (redenzione).  

Consideriamo che la Mulaprakriti diventa immanente 
quando perde la sincronizzazione con il Trascendente, ossia 
quando non è più organizzata in modalità Trascendente. 
Questo avviene con la dinamica Andhatamishra, equivalente 
allo Tzimtzum nella Cabala. Si tratta di una necessità dello 
Spazio per mantenersi come oscillatore perpetuo che include 
sia il Trascendente sia l'Immanente. Il processo di redenzione 
consiste nella risincronizzazione della Mulaprakriti per la sua 
reintegrazione nel Trascendente, un processo ineluttabile che, 



 26 

per quanto riguarda l'uomo, può essere favorito da un 
approccio consapevole alla vita. 

Secondo la tradizione ebraica, la Shekinah è vicina e 
soffre con il popolo ebraico, un fatto che illustra come la 
Mulaprakriti, essendo l'unità fondamentale del tutto, non 
possa essere distante da nulla. La Shekinah, associata alla 
forza creativa e sostenitrice, ha ruoli di nutrimento e 
sostentamento essenziali per la creazione e il mantenimento 
dell'ordine cosmico. Consideriamo che quando prevale la 
forza di espansione, la Mulaprakriti si manifesta come forza 
realizzatrice del Cosmo, nutrendolo e mantenendolo, ma 
sempre in funzione dell’oscillatore perpetuo e della 
reintegrazione delle Mulaprakriti che compongono 
l’Immanente nel Trascendente. 
  



 27 

Il Substrato: 
il Corpo della Trinità 

 
 

Quello che un uomo chiama Dio, 
un altro chiama le leggi della fisica. 

Nikola Tesla 
 
  

Il substrato rappresenta la base fondamentale dello 
spazio, una rete complessa di elementi che interagiscono in 
modo coerente. L'elemento fondante dell'intero substrato è la 
Mulaprakriti. 

Il Substrato esiste da sempre come un continuum 
senza interruzioni. In linea di massima, il substrato è ciò che 
comunemente si intende come mondo spirituale.  

Il Substrato può essere immaginato come un tappeto 
invisibile. Non è sperimentabile dagli organi di senso fisici, 
ma può essere riconosciuto da noi. In quanto entità 
sovrasensibili siamo aspetti del Substrato, perciò lo 
conosciamo sempre. Il concetto di riconoscimento va perciò 
inteso come un processo che dal sensibile porta a far 
emergere il sovrasensibile. 

La funzione primaria del substrato è quella di essere 
un oscillatore perpetuo, con due aspetti fondamentali: lo stato 
di oscillazione immanente (sequenzialità) e lo stato 
oscillatorio trascendente (simultaneità). 

Nel substrato non esiste velocità lineare né trasporto 
fisico di oggetti: quando si verifica un'ostruzione al 
mantenimento dello stato risonante, avviene un trasferimento 
di insiemi vibratori al tasso di oscillazione C (296575966) del 



 28 

Substrato che è un “equivalente” della velocità della luce. Più 
precisamente, non c'è un vero trasferimento: le vibrazioni 
non si spostano da un punto all'altro, ma trasferiscono valori 
per mantenere l'equilibrio assiomatico del substrato. 

La varietà dei fenomeni nell'universo è determinata 
dalle diverse aggregazioni vibrazionali nel substrato. Rispetto 
al mondo percepito attraverso i sensi fisici, il substrato 
nasconde un'illimitata gamma di fenomeni coerenti. 

Concentriamoci sul sesto chakra, poi immaginiamo un 
telaio su cui viene tessuto un arazzo complesso. Il telaio non 
è visibile nel prodotto finale, ma è essenziale per la struttura 
e la coerenza dell'arazzo. Il Substrato è come il telaio, 
invisibile ma fondamentale per la manifestazione dei 
fenomeni sensibili. 

 

Rete di Indra 
Il concetto di Substrato, e più specificamente l'aspetto 

Prakrithi, si può approfondire meditando sulle raffigurazioni 
della rete di Indra. Questa rete, proveniente dalle tradizioni 
buddhista e induista, simbolizza l'interconnessione e 
l'interdipendenza di tutti gli elementi dell’immanente e di 
conseguenza il suo collegamento con il Trascendente. 
Comprendere la rete di Indra favorisce una maggiore 
consapevolezza delle nostre azioni e delle loro ripercussioni 
globali. 

 
Attività del Substrato  
Nella struttura del Substrato, l’organizzazione 

dell’energia e dell’interazione segue un processo progressivo 
di livelli. Ogni livello rappresenta una fase specifica di 
organizzazione delle oscillazioni fondamentali (Mulaprakriti) 
che compongono il Substrato. Questo schema si basa sulla 



 29 

Simultaneità del Nucleo Trascendente del Substrato e si 
esprime in modo sequenziale seguendo leggi precise, dove 
ogni passaggio introduce nuove dinamiche di propagazione 
dell’energia. 

Il Nucleo è l’Origine (Trascendente, Nirguna, primo 
aspetto di Ain, Purusha), caratterizzata dal prevalere della 
forza compressiva (Thamas). Dopo l’apice (Andhatamishra) 
dell’attività compressiva, inizia la radiazione delle 
Mulaprakriti, cioè la fase espansiva (Sattva). Segue una fase di 
oscillazione intensa, coerente e armonica, detta risonanza 
primaria (C = 296575966), che funge da base per tutte le 
interazioni successive. La risonanza primaria è il principio che 
regola la trasmissione dell'energia nello spazio attraverso un 
ciclo oscillatorio coerente. 

A questo punto si attua Mahad (Massa di Planck, 
Kether dalle tre Teste), che rappresenta la prima 
organizzazione coerente immanente delle strutture 
vibrazionali. Mahad funge da ponte tra la radiazione di 
Mulaprakriti e la formazione dei successivi sette livelli. 

Da questa transizione emergono progressivamente 
sette livelli di stati interattivi, caratterizzati da coerenza e 
armonia. Essi sono direttamente collegati alla Saptha Prakrithi 
e rappresentano fasi di organizzazione strutturale attraverso 
cui l'energia si armonizza e si stabilizza. Le forme d’onda 
oscillanti si sovrappongono fino a raggiungere il settimo 
livello, dove la densità massima equivale al potenziale 
nucleare massimo. A questo punto, l’energia cessa di 
comprimersi e inizia a irradiarsi ed espandersi. 

Superati questi sette livelli, l’espansione prosegue fino 
al sedicesimo livello, segnando una soglia critica di 
transizione. Qui l’energia si diffonde in un nuovo stato, in cui 



 30 

le oscillazioni si propagano oltre il sistema locale. A questo 
punto, la struttura dell’interazione si modifica, portando a una 
transizione in cui l’energia si distribuisce con una maggiore 
libertà rispetto ai livelli precedenti. La coerenza delle 
oscillazioni lascia progressivamente spazio a un’espansione 
più ampia, in cui gli stati si diffondono e si dinamizzano, 
superando i vincoli delle fasi precedenti.  

 
La progressione ciclica dei livelli interattivi 
I livelli menzionati sono fasi di organizzazione ciclica 

fondate su dieci conteggi fondamentali della Mulaprakriti, 
approfonditi in un capitolo dedicato. A partire da questa 
sequenza di dieci passaggi, le interazioni si sviluppano in 
modo esponenziale attraverso successive potenze di dieci: 
10¹, 10², 10³ e così via. Questi valori esprimono le possibilità 
combinatorie tra insiemi di dieci conteggi. 

 Dal punto di vista cabalistico, i 10 conteggi 
richiamano le 10 Belimà indicate nello Sepher Yetzirah, mentre 
i livelli esponenziali si ricollegano al concetto degli Alberi 
della Vita contenuti all’interno di altri Alberi della Vita, come 
in una struttura a matrioska, intesi come configurazioni 
progressive dello sviluppo auto-simile e a invarianza di scala 
del Substrato.  

Ogni livello è quindi una configurazione dinamica, in 
cui si accumulano progressivamente interazioni vibranti 
coerenti. I sette livelli rappresentano stadi di compattazione 
ordinata e stabilità crescente; i successivi nove accompagnano 
l’energia in un processo di transizione radiante, che culmina 
nel sedicesimo livello. In questa visione, ogni passaggio segna 
un’evoluzione nell’organizzazione energetica, fino alla piena 
realizzazione della struttura ciclica coerente del Substrato. 



 31 

 
 Metafora dello stagno: una visione intuitiva 
Immagina un lago perfettamente calmo, con un punto 

centrale immobile, simile al cuore silenzioso dell’acqua. 
Questo punto rappresenta l'Origine (Nirguna), che 
all’apparenza non si muove, ma al suo interno possiede una 
forza compressiva (Thamas) che mantiene l’equilibrio. 

A un certo punto, una spinta invisibile genera 
un’oscillazione crescente fino a rilasciare un’onda iniziale che 
si espande verso l’esterno. Questa è la radiazione di 
Mulaprakriti, la prima fase dell’espansione dell’energia. 

Ma questa espansione non è caotica: le onde si 
propagano in cerchi concentrici mantenendo un ritmo 
preciso. Questa fase è la risonanza primaria. 

A questo punto entra in gioco Mahad (massa di 
Planck), una corrente nascosta che guida le onde verso una 
disposizione stabile. Da questa dinamica emergono i sette 
livelli successivi di propagazione di Saptha Prakrithi, un 
processo unitario di propagazione coerente. 

Dopo un certo punto, l’ordine delle onde si allenta: la 
propagazione si espande oltre la struttura iniziale, aprendo 
una nuova fase. È come se, superata una certa distanza, 
l’energia si liberasse dai vincoli precedenti. Questo 
rappresenta la transizione oltre il settimo livello, in cui 
l’energia inizia a espandersi liberamente. 

L’onda continua a propagarsi fino a raggiungere un 
sedicesimo livello, una soglia critica: qui il moto non è più 
regolato da una struttura precisa e si diffonde 
spontaneamente nello spazio. È il momento in cui la 
vibrazione si espande senza più vincoli, raggiungendo nuove 
dimensioni di propagazione. 



 32 

 
Nota importante: Questa metafora aiuta a visualizzare 

il processo, ma il comportamento dell’acqua in uno stagno 
non riproduce fedelmente i meccanismi descritti nel modello 
del Substrato. Resta comunque un’immagine utile per cogliere 
intuitivamente i principi di espansione, coerenza e transizione 
delle onde. 

 
*** 

 
Per approfondire la comprensione del Nucleo 

(Nirguna, Trascendente) del Substrato, visualizza il Centro 
della nostra galassia, poi allarga il campo visivo per percepire 
l'intera galassia. Questo aiuta a interiorizzare che il nucleo di 
una galassia è stabile e non mostra le stesse dinamiche di 
oscillazione delle stelle nelle braccia della galassia. 
Importante: ciò che percepiamo attraverso gli organi di senso 
fisici non è il Substrato. 

 
Sette livelli vibrazionali in una sfera 
Nell’esempio del lago, abbiamo usato l’immagine delle 

onde concentriche come semplificazione bidimensionale. 
Tuttavia, ciò che avviene realmente è un processo 
tridimensionale, in cui i sette livelli vibrazionali si strutturano 
all’interno di una singola sfera coerente, non come oggetti 
geometrici separati, ma come stati di coerenza energetica 
interconnessi. 

Questi livelli condividono lo stesso centro, ma si 
distinguono per il grado di coerenza e intensità vibrazionale. 
Immaginali non come strati separati, ma come modi 



 33 

vibrazionali interni alla sfera, in cui ogni livello rappresenta 
un grado di organizzazione dell'energia. 

Secondo il Secret of Sankhya, la struttura cubica 
rappresenta la configurazione Oscillatoria di Mahad (L5), in 
cui le oscillazioni sono sincronizzate in una direzione su un 
asse e in due direzioni sugli altri due assi. Questa 
sincronizzazione garantisce una coerenza tridimensionale 
stabile, ma non assoluta come quella di Purusha (L6), in cui le 
oscillazioni sono sincronizzate in entrambe le direzioni su 
tutti e tre gli assi. Quando la sincronizzazione si riduce 
ulteriormente, da tre direzioni a due (cioè su due assi), il 
movimento residuo si distribuisce isotropicamente, dando 
origine a una struttura sferica coerente. All'interno di questa 
sfera, l’energia si auto-organizza in sette livelli vibrazionali 
successivi, non separabili spazialmente, che emergono come 
armoniche coerenti di un’unica configurazione energetica. 

 
Substrato e TV 
Il Substrato può essere paragonato a uno schermo 

televisivo. A occhio nudo non possiamo discernere i pixel, ma 
questi, accendendosi, mostrano immagini, ovvero ciò che noi 
stessi elaboriamo come immagini. 

Spegnendo2 la TV, ci ritroviamo con un esempio 
metaforico del passaggio dal mondo sensibile al mondo 
sovrasensibile. In questo contesto, possiamo dire che appare 
il Substrato. 

È ovvio che debba esserci qualcosa nello schermo che 
consente la formazione delle immagini, anche se noi non 

 
2 “Spegnere la TV” (così come “accenderla”) sono espressioni curiose, che non 
corrispondono esattamente ai fatti; fanno parte del culto dell’(auto)ipnotismo 
concettuale. 



 34 

vediamo direttamente di cosa si tratti. Ma così come un 
ingegnere può avere un’idea molto chiara del funzionamento 
di uno schermo, così anche noi possiamo comprendere con 
precisione come funziona il Substrato. 

 
La TV come strumento di consapevolezza 
Guardare la TV in modo illuminante è un'opportunità 

per aumentare il grado di consapevolezza. 
Per trasformare il semplice guardare la TV, smettendo 

di identificarsi con ciò che si percepisce e trasformando la 
visione in contemplazione illuminante, possiamo seguire 
questi passi: 

• Testimoniare consapevolmente il susseguirsi delle 
immagini sullo schermo. Utilizzarle, cioè, come strumento 
meditativo per sviluppare la capacità di testimoniare. 

• Riflettere consapevolmente. Considerare che la 
percezione: televisore, appare nella nostra percezione-mente. 

Possiamo poi domandarci: 
Dove appare la TV? → Nella stanza. 
Dove appare la stanza? → In me, a me. 
Chi sono? 

• Riconoscere che i corpi dei protagonisti del 
film appaiono sullo schermo della TV, così come i 
corpi che percepiamo (più precisamente: le percezioni 
dei corpi) appaiono in noi, nello schermo chiamato 
percezione-mente. 

• Comprendere che, così come gli avvenimenti del 
film non sono reali, allo stesso modo non lo sono gli 
avvenimenti della vita, ovvero la percezione degli 
eventi; o meglio: le percezioni che definiamo eventi. 
Ciò che percepiamo attraverso gli organi di senso 



 35 

come universo non è l’universo, ma la percezione 
universo. 

Intesa nel senso ampio del termine, la Realtà è 
il Substrato in generale, mentre, nel senso stretto del 
termine, è l’Origine (Nirguna, Purusha, Trascendente). 

Ciò non significa che la vita terrestre, la mente, 
le emozioni e il corpo fisico vadano negati perché 
irreali. Anzi, sono elementi che vanno valorizzati, cioè 
fruiti in funzione dell’umanizzazione. La vita terrestre 
è indispensabile per maturare spiritualmente, poiché, 
attraverso la struttura psicofisica, impariamo a gestire 
la realtà sensibile, fino al punto da non avere più 
bisogno di incarnarci. La vita terrestre è una 
benedizione, per quanto drammatica possa essere in 
alcuni casi. 

• Riconoscere che, così come la nostra struttura 
psicofisica osserva le immagini sullo schermo 
televisivo e le immagini della vita in generale, 
così l’Identità che Siamo (Purusha) testimonia il 
Proprio esprimersi cosmico: Noi testimoniamo noi. 
La capacità di percezione sensibile e la 
cosiddetta autocoscienza cerebrale sono riflessi della 
Coscienza dell’Identità. Attraverso la struttura 
psicofisica osserviamo il temporale dal temporale, 
mentre, in quanto Identità, siamo Eterni Testimoni del 
temporale dall’atemporale: si tratta del rapporto tra 
Simultaneità e Sequenzialità. 
 



 36 

La realtà è sempre con voi; 
non è necessario aspettare per 

essere ciò che voi siete. 
Nisargadatta Maharaj 

 
Cavalli e pixel 
Ovviamente, i cavalli di un film western non corrono 

sullo schermo, né dentro lo schermo. 
Tuttavia, riflettere su questa ovvietà può aiutare a 

comprendere meglio il Substrato, nel quale, come 
precedentemente indicato, non esistono velocità lineari né 
trasporto fisico di oggetti. 

I “cavalli sullo schermo” non si spostano 
realmente (anche perché non sono cavalli), 
ma semplicemente i pixel dello schermo si accendono 
diversamente, generando la percezione-interpretazione 
di cavalli che corrono. 

Se i cavalli corressero realmente nello schermo, 
dovrebbero uscire dallo schermo, e ce li ritroveremmo in 
casa. 

 
 

  



 37 

Esagono Sankhya 
 

 

 
L'esagono Sankhya rappresenta schematicamente le 

interazioni tra gli elementi del Substrato, collegando la 
scienza e la Trinità. 

Si basa su L, una costante che rappresenta un tasso di 
cambiamento stabile. Questo sistema può essere immaginato 
come un metronomo che mantiene un ritmo costante, 
regolando il circuito esagonale e garantendo coerenza e 
unità nel sistema. 

Ogni livello, da L6 a L1, riflette una diminuzione 
progressiva della coerenza rispetto allo stato originario L6: 

• L6 (Kx): Rappresenta Purusha, lo 
stato Trascendente (Origine, Nirguna); il buco nero. 

• L5 (Mps): È Mahad Prakriti, la massa di Planck. 
• L4 (St): Sono i sette livelli di transizione dello stress. 
• L3 (PM): È Saptha Prakrithi, il livello delle particelle 

nucleari, comprendente neutroni e protoni, ma è 
anche l’ambito degli elettroni (Mahad Vikrithi). 



 38 

• L2 (Ne): È il piano dei neutrini (Saptha Vikrithi). 
• L1 (TCy): Livello con una sola direzione sincronizzata; 

TCy è l’unità base del tempo ciclico.   
• My: Al centro dell'esagono si trova My, che 

rappresenta Mulaprakriti, l'unità di base dello spazio. 
 

Chiarimento sulla struttura assiale: Kx (Purusha) è L6 
perché sincronizzato in due direzioni su tutti e tre gli assi, 
mentre Mahad (massa di Planck) è L5 perché sincronizzato in 
due direzioni su due assi e in una sul terzo. L4 rappresenta 
una sincronizzazione su due assi in entrambe le direzioni e 
così via sino a L1. Ogni valore L indica il numero totale di 
assi-direzione su cui sono sincronizzate le oscillazioni. 

 
Nota su L3: L3 è associato a due elementi distinti ma 

interconnessi: PM e Mahad Vikrithi. 
Rappresenta il livello in cui Mahad Prakrithi (Mps) si 

articola in due modalità vibrazionali: 
- PM, il livello delle particelle nucleari (protoni e 

neutroni), noto anche come Saptha Prakrithi, 
rappresenta la componente stabile e "respirante", 
cioè coerente ma non radiante, della struttura 
nucleare. 

- Mahad Vikrithi (Me), corrispondente all’elettrone, 
è una manifestazione oscillatoria radiante. 

Questo livello costituisce una zona di confine 
vibrazionale, in cui PM esprime la coesione strutturale 
nucleare, mentre Me segna l’inizio della propagazione 
radiante coerente. Entrambi coesistono nel livello L3 come 
aspetti complementari di una stessa oscillazione del campo. 

 



 39 

Due interfacce 
Il Substrato comprende anche elementi che non sono 

rappresentati sull’Esagono Sankhya: 
1. Linga-Bhava (Yoni): Rappresenta l'interfaccia tra stati 

compressivi (Linga) e stati risonanti-espansivi (Bhava). 
2. Abhiman-Ahankara: Costituiscono l'interfaccia che 

regola il passaggio tra gli stati Tamas (compressione) e 
Sattva (espansione), attraverso la fase Rajas 
(risonanza). 
 

 
Corrispondenze tra i termini Sankhya 

e i concetti della fisica moderna3 
 

 
3 Tabella tratta da: Secret Of Sankhya: Acme Of Scientific Unification, G. 
Srinivasan. 

 



 40 

Esagono Sankhya e altre tradizioni 
L’esagono Sankhya rappresenta ciò che nella Cabala è 

indicato con i concetti: Ain, Ain Soph, Ain Soph Aur e Albero 
della Vita. 

In questo schema, Kx corrisponde all’Origine 
(Trascendente, Nirguna, Purusha). L’Esagono rappresenta 
quindi l’Essere nello Stato Originario (Kx) e il Suo apparire, 
senza diventare mai altro da Sé. L’Esagono indica quindi che 
non esiste né divenire né non Essere.      

L’Esagono Sankhya simboleggia anche il nostro 
esprimerci: il Purusha è l’Identità Eterna, mentre gli altri 
elementi sono la Sua (Nostra) espressione. Quando ci 
riferiamo al Purusha dobbiamo considerare che non esiste un 
unico Purusha, ma innumerevoli Purusha, che formano il 
piano esistenziale dei Purusha, cioè l’Origine (Nirguna, 
Trascendente).   

L'Esagono rappresenta l’attuazione della legge 
del Dharma, che si manifesta su diverse scale in modo 
invariante e auto-simile.  

L’esagono è anche una rappresentazione del circuito 
Kundalini scaturente dal Purusha. 

L’esagono Sankhya descrive anche la struttura dei 
chakra, strumenti di organizzazione delle vibrazioni 
trasmigranti (Mulaprakriti non più in modalità Trascendente) 
scaturite dal Purusha, permettendo la loro 
reintegrazione attraverso il circuito di involuzione-
evoluzione. 

L’esagono può essere visto come un indicatore dei vari 
livelli di iniziazione, basati su autoevidenza e 
autoconstatazione. L'iniziazione al Purusha è superiore a 
quella al Mahad Prakriti, che a sua volta supera quella alla 



 41 

Saptha Prakriti.  Le iniziazioni possono essere intese sia come 
esperienze a carattere mistico o esoterico, sia come processi 
basati su principi concreti e assiomatici. 

 
Le sette metamorfosi della Terra 
L’esagono Sankhya illustra anche il processo delle sette 

metamorfosi della Terra: Antico Saturno, Antico Sole, Antica 
Luna, Terra Marte, Terra Mercurio, Futuro Giove, Futura 
Venere e Futuro Vulcano. Questi stadi rappresentano le 
vibrazioni trasmigranti scaturite dallo Stato Supremo 
(Purusha, Kx) e il loro cammino verso la reintegrazione in 
esso. È cruciale evitare l’illusione del divenire.  

Le otto fasi (ovvero sette conteggiando la Terra come 
unica fase) descritte non simboleggiano il divenire o la 
creazione, ma piuttosto l’espressione di un potenziale 
intrinseco in Purusha. 

È importante riconoscere che, in realtà, siamo un 
Purusha caratterizzato dalla Simultaneità. Indipendentemente 
dalla durata apparente del processo di metamorfosi terrestre, 
per Noi Identità rimane costantemente il Presente 
(Simultaneità). È vitale non identificarsi con la sequenzialità 
e assicurarsi che essa non oscuri la nostra innata, o meglio: 
mai nata, Simultaneità. In questo modo, la sequenzialità 
diventa un mezzo trasparente per manifestare la Simultaneità 
che Noi siamo. 

Non identificarsi con la sequenzialità implica la 
presenza della Prospettiva-Identità, approfondita in un 
capitolo dedicato. In caso di assenza di questa prospettiva è 
comunque essenziale ricordare che, in Realtà, siamo la 
Trascendente Simultaneità. Questo non deve restare un 



 42 

semplice esercizio concettuale, ma favorire l'emergere della 
Prospettiva Identità.  

 

Esagono e gerarchie evolutive 
All'interno dell'esagono Sankhya trovano posto le 

gerarchie evolutive: Serafini, Cherubini, Troni, Dominazioni, 
Virtù, Potestà, Principati, Arcangeli e Angeli, i cui corpi sono 
composti da massa di Planck, quark, neutroni, protoni, 
elettroni, neutrini e fotoni. 

Poiché l'esagono Sankhya rappresenta anche il 
processo di desincronizzazione delle Mulaprakriti (fase di 
involuzione) e la successiva risincronizzazione delle stesse, le 
gerarchie evolutive si configurano come modalità 
organizzative in cui a variare è il grado di sincronizzazione. 

L’uomo immanente rappresenta la decima gerarchia. 
Tuttavia, in quanto Essere Trascendente, l’umano pre-
cosmico (Purusha) trascende ogni gerarchia evolutiva. 
L’Uomo Trascendente racchiude in sé tutte le nove gerarchie 
evolutive. Come uomini immanenti dobbiamo invece 
imparare a operare sempre meglio come Angeli, 
Arcangeli…fino ai Serafini. 

Per questo si afferma che l’uomo possiede 
autocoscienza, mentre le gerarchie evolutive sono espressioni 
della Coscienza, prive quindi di possibilità di arbitrio. In 
questo contesto, l’autocoscienza dell’uomo non va intesa 
come aspetto cerebrale, ma come Coscienza di Sé del Purusha 
(Essere Umano pre-cosmico). 

In quanto Identità, siamo Simultaneità, mentre le 
gerarchie evolutive rappresentano aspetti della Sequenzialità, 
intesa come ritmo perfetto dell’ordine operativo. Collaborare 



 43 

con le gerarchie evolutive significa umanizzarsi per 
riconoscerSi come Umano pre-cosmico. 

  
Collaborazione, non concorrenzialità 
L'esagono Sankhya, o meglio, l’ambito a cui esso 

indica, rappresenta un sistema perfettamente bilanciato, in cui 
ogni unità si basa sul valore centrale My. 

Questo può essere paragonato a una comunità 
armoniosa, in cui ogni membro contribuisce al benessere 
comune. 

Tutti gli elementi dell’esagono partecipano alla stabilità 
del Substrato. Questo dimostra che, a differenza della 
collaborazione, la concorrenzialità non è un principio 
esistenziale reale. 

Se prendiamo in prestito l’espressione "gerarchie 
spirituali", possiamo dire ciascuna contribuisce al perpetuarsi 
della comunità, poiché tutti lavorano insieme per il bene 
comune. 

Gli ostacolatori (come intesi nell’Antroposofia) sono 
dinamiche, o entità, che si oppongono al Dharma e, di 
conseguenza, favoriscono il Karma. Non compiere la propria 
funzione costituisce la radice del male, che tuttavia è relativo: 
alla fine, anche i processi decaduti – ossia quelli che hanno 
deviato dal Dharma – vengono integrati dal Substrato. In 
ultima istanza, ogni processo, compreso l’esprimersi 
dharmico sul piano immanente, è destinato a reintegrarsi nel 
Trascendente.  

Il concetto di ostacolatori può essere inteso come non 
collaboratori della Legge del Dharma. Gli ostacolatori sono 
quindi fuorilegge cosmici, che però hanno una loro funzione. 

 



 44 

 Spiritualizzazione del corpo fisico 
 

Mi apro alla spiritualizzazione del corpo fisico. 
 

Un ostacolo alla collaborazione evolutiva è la tendenza 
a trascurare la funzione spirituale del corpo fisico, elemento 
essenziale per il processo di umanizzazione. 

Spesso percepito come un semplice veicolo materiale, 
il corpo è in realtà intimamente connesso ai processi spirituali 
primari. È strettamente legato al Mahad (massa di Planck, 
Atma) e, come indicato da Rudolf Steiner, la sua 
“trasformazione” in Atma (Uomo Spirito) è un passaggio 
determinante per la realizzazione spirituale. 

Per comprendere meglio questo processo, è 
fondamentale considerare che l’Atma rappresenta lo stato di 
massima coerenza immanente possibile. L’essere umano è 
dunque chiamato a elevare il corpo fisico, trasmutandolo in 
una forma superiore di coerenza.  

Il corpo fisico non è una semplice struttura biologica 
da superare o trascurare nel percorso spirituale, ma un 
elemento in cui integrare la spiritualità più elevata. La 
spiritualizzazione del corpo fisico è l’aspetto più profondo 
della risurrezione.  

Spiritualizzare il corpo fisico implica anche il 
confronto con traumi profondi somatizzati che, a livello 
inconscio, possono portare a prediligere (non per scelta, ma 
come reazione) un approccio alla spiritualità volto alla fuga 
dalla quotidianità. Così facendo, però, si accumula ulteriore 
karma. 

A differenza delle epoche passate, in cui l’unione con 
il Divino era cercata principalmente attraverso pratiche 



 45 

orientate a trascendere il corpo e il mondo fisico, l’uomo di 
oggi — in particolare l’uomo occidentale — è chiamato a 
evolvere il cammino spiritualizzando pienamente la vita 
terrestre, concretando lo Spirito nella quotidianità e 
spiritualizzando il corpo fisico. 
La via contemporanea non rinnega quella precedente, ma la 
prolunga in una nuova direzione: la differenza tra i due 
orientamenti può essere espressa come il passaggio dal 
perdersi in Dio al ritrovarsi in Dio. 

Spiritualizzare il corpo fisico porta alla consapevolezza 
di sé nei piani esistenziali più elevati, fino alla possibilità di 
riconoscere pienamente il presentarsi della Coscienza, pur 
restando attivi gli organi di senso fisici e l’attività terrena. 
Spiritualizzare il corpo fisico permette cioè di manifestare il 
Supremo attraverso l’attività fisica, concettuale e sensoriale. 
Questo significa realizzare il Regno dei Cieli sulla Terra. 
Riconoscendo il Sé “sulla Terra” lo possiamo riconoscere non 
soltanto nel Cielo.  Per comprendere meglio questo possiamo 
meditare sui due aspetti di Aikaantha, cioè sul Nirguna 
Brahman e sul Saguna Brahman. 

La spiritualizzazione del corpo fisico protegge sia dal 
meccanicismo materialista di Arimane che dall’astrazione 
mistica di Lucifero. “Porta lo Spirito nella materia fisica” e lo 
radica in una quotidianità vissuta con piena consapevolezza, 
riducendo al tempo stesso il rischio di perdersi in voli 
pindarici legati alla spiritualità astratta. 

 

L’automa morale 
Spiritualizzare il corpo fisico significa incarnare 

il Dharma nella quotidianità, con profondo radicamento, per 
non produrre karma. Così si previene la condizione di automa 
morale, descritta da Rudolf Steiner come uno stato in cui 



 46 

l’individuo agisce seguendo norme esterne senza autonomia 
né giudizio morale. 

L'automa morale esegue codici senza riflessione né libera 
scelta, opposto alla libertà morale, che implica il superamento 
del karma in favore del Dharma. In termini cabalistici, equivale 
a passare dall’Albero della Morte all’Albero della Vita. 

L'automa morale si limita a eseguire principi imposti, 
senza intuizione né giudizio personale, privo di libero arbitrio 
e pensiero creativo. 

La moralità autentica nasce dalla liberazione dai vincoli 
esterni, permette di agire in base a impulsi e pensieri 
liberamente scelti. La libertà morale si realizza con l’intuizione 
morale, espressione di un pensiero superiore svincolato dai 
condizionamenti. 

Tale libertà implica uno sviluppo interiore, attraverso 
il quale si scelgono autonomamente i valori morali che 
guidano l’azione. Non si tratta di obbedienza a norme 
imposte, ma di un agire ispirato dall’amore per l’azione stessa. 
   

 



 47 

I tre Guna 
 
Le tre modalità fondamentali attraverso cui lo Spazio 

si organizza sono note come guna e si distinguono in 
espansione (Sattva), risonanza (Rajas) e compressione 
(Thamas). 

Sebbene Thamas sia talvolta inteso come statico o 
inerte, in realtà i tre guna rappresentano tre diverse forme di 
dinamismo. La staticità, infatti, è inesistente, poiché la 
Totalità è un insieme di oscillazioni (Mulaprakriti) che, per 
loro stessa natura, non possono essere statiche. 

I tre guna sono una necessità dello Spazio. Affinché lo 
Spazio possa mantenere il suo stato di oscillazione perpetua, 
è indispensabile la presenza simultanea dei tre guna, ciascuno 
con una funzione specifica: 

• Sattva, associato alla forza elettromagnetica, è 
la forza radiante che si propaga verso l'esterno con la massima 
velocità e intensità, trasmettendo energia oltre il confine 
nucleare. 

• Rajas, associato alla forza elettrodebole, funge 
da elemento di transizione, oscillando tra il confine nucleare 
e il confine fluido, trasferendo forze e collegando le regioni 
nucleari e fluide. 

• Thamas, associato alla forza nucleare forte, è 
una forza decelerante che agisce verso l'interno, formando il 
Nucleo (Trascendente, Nirguna) dello Spazio. 

Questa interdipendenza viene rappresentata 
visivamente nell’esagono Sankhya, includendo anche le 
interfacce Linga – Bhava e Abhimaan – Ahankhara. Questo 
modello illustra la relazione tra le tre forze e il loro ruolo nel 
mantenere stabilità e coerenza nello Spazio. 



 48 

Nota: Ribadiamo che le tre associazioni utilizzate in 
questo libro — Thamas come forza di coesione, Rajas come 
forza di risonanza e Sattva come forza di espansione — sono 
tratte da Secret of Sankhya: Acme of Scientific Unification di 
G. Srinivasan. A nostro avviso, questo testo è il più autorevole 
in questo campo, poiché definisce questi tre elementi 
attraverso equazioni assiomatiche. Chi non si sentisse a 
proprio agio con questi termini può semplicemente riferirsi a 
essi come forza compressiva, risonante ed espansiva.   

 
Le tre fasi della molla 
La metafora della molla compressa offre una chiave di 

lettura efficace per comprendere il ruolo dei guna nello 
Spazio. 

Quando la molla viene compressa, si trova nello stato 
di Thamas, la forza di coesione che trattiene l’energia e 
mantiene la struttura compatta. Questa fase rappresenta il 
principio di stabilizzazione e resistenza alla dispersione, 
fondamentale per la formazione della densità e della massa. 

Nel momento in cui la molla viene rilasciata, l’energia 
accumulata durante la compressione si trasforma in un 
impulso espansivo, corrispondente a Sattva. Questo principio 
radiante porta la molla a distendersi rapidamente, spingendo 
l’energia verso l’esterno con la massima intensità. 

Tuttavia, l’espansione non si arresta bruscamente, ma 
evolve in un movimento oscillatorio, nel quale la molla inizia 
a vibrare avanti e indietro prima di stabilizzarsi. Questo ciclo 
di risonanza è il dominio di Rajas, la forza che collega e regola 
la transizione tra la compressione e l’espansione, mantenendo 
la coerenza dinamica del sistema. 



 49 

A differenza dello Spazio, in cui i guna operano in una 
condizione di oscillazione perpetua, la molla non può vibrare 
all’infinito. A causa delle forze dissipative, le sue oscillazioni 
si riducono fino a fermarsi in uno stato di equilibrio “statico”. 
Questo accade perché la molla rappresenta solo un segmento 
dello Spazio, mentre lo Spazio non può subire dispersione 
energetica. Dato che lo Spazio è la Totalità, dove potrebbe 
disperdersi l’energia? Nella molla, l’energia si disperde 
nell’ambiente circostante; nello Spazio, invece, la dinamica tra 
Thamas, Rajas e Sattva si mantiene costante, garantendo un 
equilibrio continuo. 

Due prospettive convergenti 
L’analisi dei tre Guna può essere affrontata da due 

prospettive complementari: quella della Mulaprakriti e quella 
dello Spazio. Poiché lo Spazio è costituito interamente da 
Mulaprakriti, le due letture risultano inseparabili. 
Non si tratta di visioni opposte, ma convergenti: insieme 
descrivono il processo di equilibrio spaziale da due 
angolazioni distinte, mostrando come i Guna agiscano per 
mantenere la coerenza del sistema. 

Se considerati dalla prospettiva della Mulaprakriti, i 
guna – Sattva, Rajas e Thamas – rappresentano le tre modalità 
fondamentali di interazione della Mulaprakriti. Grazie 
all’interazione dinamica e perpetua dei tre guna, lo Spazio 
mantiene il proprio equilibrio come oscillatore perpetuo, 
impedendo la dispersione energetica e assicurando una 
costante sinergia tra le forze.  

 



 50 

 
 
 

Per comprendere la relazione tra la Mulaprakriti e le 
tre modalità appena descritte, può essere utile meditare 
sull'immagine della Madonna dalle Tre Mani (Bogorodica 
Trojeručica), considerandola equivalente alla Shekinah, a 
Radha e a ParaShakti. Allo stesso modo, si può riflettere sui 
quattro aspetti: Aikaantha Trascendente e Immanente, 
Aathyantha e Atho, o, nel contesto cristiano, su Padre, Figlio 
e Spirito Santo, tutti composti dalla Mulaprakriti.  

Va tuttavia considerato che, da un punto di vista più 
preciso, i quattro aspetti appena menzionati — Aikaantha 
Trascendente e Immanente, Aathyantha e Atho — possono 
essere intesi come Intelligenze che rendono possibile 
l’organizzazione della Mulaprakriti. In questa visione, ci 
troviamo pienamente nella prospettiva dello Spazio. Dal 
punto di vista dello Spazio, interamente costituito 
da Mulaprakriti, i guna assumono cioè una funzione collettiva 



 51 

che assicura il mantenimento dell’equilibrio dinamico della 
struttura vibrazionale. 

Sebbene Mulaprakriti e Spazio siano due modalità 
inscindibili di una stessa realtà - la Totalità Spazio - è 
possibile osservarli nelle loro specifiche 
propensioni: Mulaprakriti segue una tendenza spontanea 
all’espansione, mentre lo Spazio, per mantenersi stabile, si 
auto-organizza attraverso la dinamica di compressione e 
risonanza. 

Affinché lo Spazio possa conservare il proprio stato di 
equilibrio, l’interazione continua tra i guna permette di 
bilanciare l’espansività della Mulaprakriti (Sattva) con le forze 
di compressione (Thamas) e risonanza (Rajas). Questo 
processo è intrinseco alla struttura dello Spazio stesso, 
garantendo una condizione di coerenza e stabilità. 

Di conseguenza, la Mulaprakriti è strutturata in modo 
tale da rispondere spontaneamente all’equilibrio complessivo 
dello Spazio, contribuendo a mantenere la dinamica bilanciata 
tra le forze in gioco. Pur non possedendo una coscienza 
individuale, essa si adatta naturalmente alle condizioni dettate 
dalla struttura vibrazionale dello Spazio. La Coscienza non è 
una caratteristica della Mulaprakriti, bensì un tratto esclusivo 
del Purusha (Trascendente), che possiede coscienza assoluta 
sostenuta dalla massima densità compressiva (Thamas). 

  
La Mulaprakriti ordinata secondo il Dharma 
In ultima analisi, la Mulaprakriti è, per sua natura, una 

propensione originaria all’espansione — non come 
spostamento fisico, ma come tendenza a sottrarsi all’ordine 
strutturato. Priva della compressione ordinativa di Thamas e 
della risonanza ritmica di Rajas, non si integra nel sistema: 



 52 

non per ribellione, ma per la sua intrinseca vibrazione 
dispersiva. 

Quando, invece, la Mulaprakriti è contenuta e ordinata 
secondo la Legge dei Tre Guna — la Legge del Dharma — 
essa può attuarsi come principio strutturato, armonico e 
funzionale. Un simbolo potente di questa condizione ordinata 
è proprio la Bogorodica Trojeručica (la Madonna dalle Tre Mani), 
che può essere letta come rappresentazione della Mulaprakriti 
non più dispersiva, ma armonizzata e posta al servizio del 
bene collettivo, ovvero dello Spazio in quanto oscillatore 
perpetuo. 

 
 
Eva e Lilith  
Eva rappresenta l’aspetto espansivo della Mulaprakriti 

che, pur “spezzando” l’equilibrio originario, in quanto 
radiazione primaria del Trascendente, partecipa della 
fisiologia dello Spazio in quanto oscillatore perpetuo. Non si 
tratta di una ribellione distruttiva, ma di una spinta inscritta 
nella Legge dei Guna: un’espansione necessaria per 
l’equilibrio della Totalità. 

Lilith, invece, è la Mulaprakriti che eccede tale spinta, 
sottraendosi alla dinamica ordinativa della Legge dei Tre 
Guna. È l’attuazione dell’espansione non contenuta, fuori 
dall’armonia del Dharma. Così, Lilith è una sorta di Eva 
“decaduta”, il cui oscillare non è integrato nell’oscillatore 
perpetuo spaziale, ma tende a rimanerne fuori, permanendo 
sull’Albero della Morte.  

 Ciò ha una funzione evolutiva: attraverso Lilith si può 
realizzare la potenzialità dell’arbitrio, ovvero la possibilità di 
scegliere per passare dal disordine all’Ordine. La ribellione è 



 53 

un impulso, non una scelta consapevole. L’arbitrio non è 
semplice opposizione, ma capacità di individuazione 
consapevole all’interno dell’armonia cosmica. Il Libero 
Arbitrio, invece, implica la Prospettiva Identità: l’esprimersi 
permanendo sulla soglia più sottile tra Immanente e 
Trascendente. 

A livello sessuale, Eva rappresenta la forza vitale che 
si apre all’unione e alla fecondazione all’interno del campo 
ordinato della Vita, mentre Lilith incarna l’energia sessuale 
che si separa dalla polarità generativa, rivendicando 
un’autonomia assoluta. Questo aspetto, se riconosciuto e 
trasceso, può condurre alla reintegrazione delle forze scisse e 
al superamento della dicotomia tra desiderio e trascendenza. 

 
 
Thamas - Forza di coesione e compressione 
Thamas è la forza che opera come agente di 

decelerazione interna, determinando la coesione tra le unità 
fondamentali della Mulaprakriti. In quanto forza 
compressiva, contrasta l’espansione naturale di Sattva, 
sovrapponendo e sincronizzando le unità di Mulaprakriti. 
Questo processo porta alla formazione della densità, dando 
origine alla massa e stabilizzando il sistema in un equilibrio 
autosimile. 

Agendo come principio di compressione, Thamas 
opera nella direzione del Trascendente, dal punto di vista del 
mantenimento delle Mulaprakriti in modalità Simultanea e del 
reintegro delle Mulaprakriti trasmigranti nello Stato 
Originario (Origine, Trascendente, Nirguna). Attraverso la 
sovrapposizione vibrazionale, aumenta la densità e garantisce 



 54 

la coesione strutturale del sistema. Tuttavia, il Trascendente 
esiste a prescindere da questo processo. 

L’espressione matematica che descrive Thamas è: 
 

Thamas = C(1 + x) 
 
dove C rappresenta il tasso di oscillazione di base del 

substrato e x = 0.618034, corrisponde al reciproco del 
numero aureo. 

 
Questa formulazione evidenzia come Thamas non sia 

una forza statica, ma un fenomeno dinamico e ciclico, in cui 
compressione e coerenza oscillano armonicamente secondo 
il principio di invarianza di scala. Regola l’interazione 
perpetua dello Spazio, stabilizzando il sistema attraverso un 
processo di sincronizzazione che mantiene l’equilibrio tra 
forze di espansione e coesione. 

Sebbene Thamas sia spesso associato all’oscurità 
perché precede la Luce, non deve essere inteso come una 
forza negativa. Rappresenta una fase fondamentale del 
processo spaziale, in cui la coesione e la stabilità emergono 
dalla compressione primaria.  

 
Prima dell'inizio delle cose, Tu esistevi nella forma 

di Tenebra (Tamas) che è oltre la parola e la mente, 
e da Te, attraverso il desiderio creativo 

del Supremo Brahman, è nato l'universo intero4.  
Mahanirvana Tantra 

 

 
4 Mahanirvana Tantra, Arthur Avalon, Edizioni Mediteranee. 



 55 

Visualizzazioni e riflessioni 
Thamas è come un direttore d’orchestra che non solo 

sincronizza, ma anche addensa e compatta il suono degli 
strumenti per creare un'armonia coesa. Se ogni Mulaprakriti 
fosse un musicista che suona a una velocità propria (Sattva), 
il risultato sarebbe caotico e dispersivo. Thamas agisce come 
il direttore che riduce le variazioni, allinea i tempi e compatta 
l’esecuzione, facendo sì che l’orchestra suoni come un’unica 
entità coerente. Così facendo, trasforma il suono disperso in 
una massa sonora strutturata e coesa, proprio come Thamas 
agisce sulla Mulaprakriti, stabilizzandola e creando densità e 
coerenza nel sistema. Va però considerato che Thamas non è 
l’intelligenza, ma un suo veicolo; quindi, l’esempio con il 
direttore non è da intendere in modo letterale. 

Immaginiamo una stanza riempita da migliaia di 
palline rimbalzanti (Mulaprakriti in espansione Sattva). Se non 
ci fosse alcuna forza di contenimento, esse si disperderebbero 
in tutte le direzioni. Thamas agisce come una forza che riduce 
lo spazio tra le palline, comprimendole progressivamente e 
sincronizzando i loro movimenti. Questa compressione crea 
densità e compattezza, esattamente come avviene nella 
formazione della massa nel modello dei tre guna.  

Pensiamo alla polvere sparsa in aria: ogni particella si 
muove liberamente, senza formare alcuna struttura solida. 
Thamas è come un collante invisibile che attira e sincronizza 
queste particelle, facendole aderire l'una all'altra. Questo 
collante non impone un ordine dall’esterno, ma agisce 
dall’interno, armonizzando ciò che tende alla dispersione. 
Con il tempo, l’aggregazione diventa sempre più densa, fino 
a formare una roccia solida e compatta (massa e anelasticità 
del sistema). Questo spiega perché Thamas è essenziale per 



 56 

stabilizzare il sistema e mantenere la coesione della 
Mulaprakriti.  

Immaginiamo che la Mulaprakriti sia latte liquido che 
fluisce liberamente, rappresentando la sua espansione 
naturale sotto Sattva. Thamas agisce come il caglio, che fa 
coagulare il latte, trasformandolo in una massa solida 
compatta. Il processo di compressione e coesione che segue 
forma il formaggio, proprio come Thamas genera densità e 
struttura con le unità di Mulaprakriti. Il formaggio diventa 
meno elastico rispetto al latte originario, rispecchiando il 
concetto di anelasticità del sistema. 

 
Sattva (Attività radiante ed espansiva) 
Sattva rappresenta il principio di espansione e 

propagazione radiante dell’energia. È la forza responsabile 
della diffusione dell’energia. Se non regolata dalle modalità di 
Thamas (compressione) e Rajas (risonanza), l’oscillazione 
Mulaprakriti si esprime in forma radiante, propagandosi 
spontaneamente senza vincoli strutturali. In questo senso, 
Sattva si contrappone alla forza coesiva di Thamas, che invece 
agisce comprimendo e stabilizzando le strutture. 

L’espressione matematica di Sattva è: 
 

Sattva=C(1−x) 
 

Questa formula descrive il ruolo di Sattva nella 
propagazione dell’energia radiante. Non si tratta di un valore 
statico, ma di un processo dinamico e ciclico, in cui l’energia 
si diffonde secondo schemi di autosimilarità e invarianza di 
scala, mantenendo un equilibrio coerente all'interno delle 
oscillazioni spaziali. 

 



 57 

Visualizzazioni e riflessioni 
L'aria calda che sale verso l’alto: immaginiamo l’aria 

riscaldata dal Sole che si espande e si eleva nell’atmosfera, 
diffondendosi liberamente e senza vincoli strutturali. Sattva è 
il principio che guida questo movimento spontaneo e 
continuo, permettendo all’energia di fluire senza ostacoli.  

Una fragranza che si diffonde nell’aria: quando un 
fiore sboccia, il suo profumo si espande in ogni direzione 
senza una direzione forzata, riempiendo l’ambiente 
circostante in modo omogeneo e radiante. Questo riflette 
perfettamente il ruolo di Sattva nella propagazione 
dell’energia nello Spazio.  

La luce di una lampada che illumina una stanza: 
quando una lampada viene accesa, la luce si diffonde 
immediatamente in ogni direzione, senza ostacoli e senza 
necessità di un supporto materiale. Questa immagine è un 
buon parallelo con Sattva, che irraggia energia 
spontaneamente e senza vincoli strutturali.  

Un'onda sonora che si propaga nell'aria: quando un 
suono viene emesso, l’onda sonora si diffonde radialmente in 
tutte le direzioni, mantenendo una propagazione coerente e 
continua. Questo rappresenta bene l’impulso radiante di 
Sattva, che trasmette energia senza interruzioni o forzature.  

Il respiro che si espande nei polmoni: quando 
inspiriamo profondamente, l’aria si espande nei polmoni, 
riempiendoli in modo naturale e uniforme. Sattva opera in 
modo analogo, diffondendo l’energia nel substrato in un 
moto armonico e autosimile.  

 
 
 



 58 

Rajas: Forza di risonanza e mediazione 
Rajas è la forza risonante che media tra Thamas 

(compressione) e Sattva (espansione), regolando il flusso 
energetico tra le due polarità. La sua funzione è mantenere la 
continuità delle oscillazioni nel substrato, evitando 
sbilanciamenti che comprometterebbero la stabilità dello 
Spazio. È la forza di legame elettro-debole che si sposta verso 
l'interno o verso l'esterno, trasferendo le forze dal centro al 
confine e viceversa. 

Attraverso la risonanza, Rajas armonizza le interazioni 
tra le unità di Mulaprakriti, prevenendo squilibri che 
altererebbero il ciclo di oscillazione perpetua. In questo 
modo, rappresenta un principio di stabilizzazione attiva che 
garantisce la coerenza tra espansione e compressione, 
mantenendo l’equilibrio dinamico del sistema. 

 
L’espressione matematica di Rajas è: 

 
Rajas=C(x+x) 

 
Questa formula evidenzia la natura ciclica della 

risonanza, descrivendo il continuo scambio energetico tra le 
fasi di compressione ed espansione. Rajas non è un valore 
statico, ma un principio dinamico che mantiene l’equilibrio 
oscillatorio autosimile e perpetuo del substrato. 

  
Visualizzazioni e riflessioni 
Le onde del mare che si infrangono sulla riva e poi si 

ritirano: Rajas è la forza che regola il ritmo naturale di 
avanzamento e arretramento delle onde, permettendo 
un movimento costante tra espansione e ritorno. 



 59 

Un soffietto che mantiene viva una fiamma: Rajas è il 
movimento che spinge l’aria verso il fuoco, regolando 
l'intensità della combustione e mantenendo l’equilibrio tra 
ossigeno e calore.  

Un cuore che batte ritmicamente: il battito cardiaco 
rappresenta un’oscillazione regolare che garantisce la 
circolazione del sangue nel corpo. Rajas opera con un 
principio simile, mantenendo l’armonizzazione tra 
contrazione ed espansione. 

Il respiro che alterna inspirazione ed 
espirazione: Rajas è la forza che sincronizza l’inalazione e 
l’esalazione, creando un ciclo continuo che collega il dentro e 
il fuori. 

L’attività rajasica può essere paragonata a un pendolo 
in movimento: non si ferma mai a un'estremità, ma trasferisce 
costantemente energia da un punto all'altro, mantenendo un 
equilibrio dinamico senza essere né puramente compressivo 
né espansivo.  

 
 
Relazione tra i tre guna 
Le tre forze non agiscono separatamente, ma formano 

un equilibrio dinamico in continua interazione. Questa 
relazione si manifesta attraverso un ciclo perpetuo di 
oscillazioni, in cui compressione ed espansione si alternano in 
perfetta armonia. 

Rajas svolge un ruolo centrale, regolando il rapporto 
tra Thamas e Sattva e garantendo che il sistema mantenga la 
sua coerenza vibrazionale, evitando dispersione di energia. 
Questo processo ciclico e autosimile struttura la realtà su 



 60 

molteplici livelli, dalla Singolarità alle particelle subatomiche, 
fino alla struttura cosmica. 

 
Visualizzazioni e riflessioni 
Per rendere ancora più chiara questa dinamica 

universale, possiamo osservare alcuni esempi concreti che ne 
illustrano il principio in modo intuitivo: 

o Un equilibrista che cammina su una fune tesa 
La stabilità dell’equilibrista dipende dall’alternanza dei 
movimenti del corpo. Se si inclina troppo da un lato, deve 
compensare dall’altro per mantenere l’equilibrio. Allo stesso 
modo, le tre forze (Thamas, Rajas e Sattva) si regolano a 
vicenda, impedendo che una prevalga in modo assoluto sulle 
altre. Rajas funge da principio di regolazione, facilitando il 
continuo adattamento tra espansione (Sattva) e compressione 
(Thamas), garantendo una stabilità dinamica. 

o Il respiro alternato di inspirazione ed 
espirazione: il respiro segue un ritmo costante: l’inspirazione 
espande i polmoni (Sattva), mentre l’espirazione li contrae 
(Thamas). La regolazione tra questi due movimenti è gestita 
dal Rajas, che mantiene il ciclo armonico. Senza questa 
alternanza, il processo vitale si interromperebbe. 
Analogamente, senza il bilanciamento tra i tre guna, la 
struttura spaziale perderebbe la sua coerenza autosimile. 

o Un sistema di ingranaggi interconnessi 
In un meccanismo di ingranaggi, ciascuna ruota dentata 
trasmette il movimento alle altre, creando un’interdipendenza 
tra le parti. Se un ingranaggio si blocca, l’intero sistema si 
arresta. Thamas, Rajas e Sattva funzionano in modo simile: il 
loro equilibrio assicura il funzionamento perpetuo dello 
Spazio, evitando che l’energia si disperda o si accumuli in 



 61 

modo caotico. Tuttavia, mentre un sistema di ingranaggi è 
puramente meccanico, lo Spazio è un sistema vibrazionale, 
nel quale la regolazione delle forze avviene 
attraverso autosimilarità e coerenza dinamica.  
 

Se questo estratto ti è piaciuto e vuoi continuare ad 
approfondire, puoi acquistare il libro completo su Amazon 

Andrea Pangos su Amazon 
  

Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos, oppure 
organizzarne uno nella tua città o su Zoom? 
Scrivi a: andreapangoscorsi@gmail.com 

 
 

https://www.amazon.it/stores/Andrea-Pangos/author/B0F2H27DQJ?ref=ap_rdr&isDramIntegrated=true&shoppingPortalEnabled=true

	Un’opera fondata su antichi insegnamenti, che esplora la Trinità come principio fondante della realtà, unificando scienza e spiritualità in una viva visione olografica, in cui lo Spazio si rivela oscillatore perpetuo di Sé in Sé: l’Essere e il Suo App...
	Libri pubblicati
	La correlazione tra i concetti cabalistici di Ain, Ain Soph e Ain Soph Aur, la Trimurti dell'induismo e il concetto di Santissima Trinità cristiana apre una prospettiva unica sull'esplorazione dell'essenza dell'esistenza.
	Nel suo libro Secret of Sankhya: Acme of Scientific Unification, l'astrofisico indiano Ganesan Srinivasan offre una reinterpretazione rivoluzionaria del Sankhyakarika. Impiegando equazioni assiomatiche reali, fornisce un'interpretazione scientifica de...
	Pur presentando parallelismi con la scienza, questo  libro, Lo Spazio Uno e Trino – La Trinità e la struttura della Totalità Olografica, può essere compreso anche senza approfondire gli aspetti matematici e scientifici. È un testo che si presta anche ...
	Per facilitare questa comprensione, il libro utilizza analogie, visualizzazioni, esempi e metafore che aiutano il lettore a entrare nei processi in modo intuitivo e diretto. Questa doppia chiave di lettura – scientifica e meditativa – permette di avvi...

	Spazio Uno e Trino
	I Quattro del Sankhya
	Mulaprakriti
	Testi sacri e struttura olografica
	Mente olografica
	Spirito e materia
	Mulaprakriti, o Materia Radice, è l'unità fondamentale che costituisce sia lo Spirito sia la materia intesa in senso ordinario, cioè come realtà fisica dotata di estensione, massa ed energia. Questi due aspetti sono diverse configurazioni dello stess...

	Il Substrato:
	il Corpo della Trinità
	Substrato e TV
	La TV come strumento di consapevolezza
	La realtà è sempre con voi;
	non è necessario aspettare per
	essere ciò che voi siete.
	Cavalli e pixel

	Esagono Sankhya
	Spiritualizzazione del corpo fisico
	L’automa morale
	Eva e Lilith
	Sattva (Attività radiante ed espansiva)
	Sattva rappresenta il principio di espansione e propagazione radiante dell’energia. È la forza responsabile della diffusione dell’energia. Se non regolata dalle modalità di Thamas (compressione) e Rajas (risonanza), l’oscillazione Mulaprakriti si espr...
	L’espressione matematica di Sattva è:
	Visualizzazioni e riflessioni
	Visualizzazioni e riflessioni


