Anteprima gratuita — primi capitoli

Andrea Pangos

Lo Spazio Uno e Trino
La Trinita e la struttura
della Totalita olografica

Un’opera unica, fondata su antichi
insegnamenti, che esplora la Trinita
come principio fondante della realta,

unificando scienza e spiritualita in
una viva visione olografica, in cui lo

Spazio si rivela oscillatore perpetuo di
Sé in Sé: I'Essere e il Suo Apparire.

La teoria e la pratica del Tutto
Trimurti, Ein Soph, Trinita Cristiana
e unificazione con la scienza

Un’opera fondata su antichi insegnamenti, che esplora
la Trinita come principio fondante della realta, unificando
scienza e spiritualita in una viva visione olografica, in cui lo
Spazio si rivela oscillatore perpetuo di Sé in Sé: Essere e il
Suo Apparire.



Lo Spazio Uno e Trino
La Trinita e la struttura della Totalita Olografica
La teoria e la pratica del Tutto — Trimurti, Ain Soph, Trinita
Cristiana e unificazione con la scienga

Anteprima gratuita — primi capitoli

Andrea Pangos

www.andreapangos.org

Aprile 2025

Copyright © 2025 Andrea Pangos


http://www.andreapangos.org/

Sommario

Introduzione

Spazio Uno e Trino

I Quattro del Sankhya
Mulaprakriti

11 Substrato: il Corpo della Trinita
Esagono Sankhya

I tre Guna

Purusha: PEssere Umano

Identita e Prospettiva Identita
Sankhya: la scienza della realta olografica
Tassellazione dello Spazio
Andhatamishra -Tzimtuzm
Gradiente 1:2

Etica e onde tridimensionali
Aikaantha, Aathyantha, Atho, Abhavath
I dieci conteggi

L’Origine: il Trascendente
Gravita e umanizzazione
L'oscillatore perpetuo
Bodhisattva e oscillatore perpetuo
Le nove dinamiche

La matematica della Trinita
Invictus

11
12
21
30
40
50
69
76
80
105
117
121
134
148
163
172
179
184
201
203
219
251



Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos o organizzarne
uno nella tua citta o tramite Zoom?

andreapangoscorsi@gmail.com

Andrea Pangos ¢ un ricercatore spirituale, autore e
formatore attivo da quasi 25 anni, impegnato nella crescita
interiore, nella trasformazione della coscienza e nella guarigione
emozionale e spirituale.

Libri pubblicati

Andrea Pangos ¢ autore di oltre 20 opere dedicate alla
consapevolezza, alla guarigione interiore, alla Cabala, all’'Induismo
e allapproccio scientifico alla spiritualita, tra cui:

17 Cavaliere delle Energie

Eternamente QOna

Amare

Trasformare il rancore in Perdono

Tutto e gia llluminato — Risolto — Guarito per Tutto
Coscienza, Spiritualita e Scienza

SN



10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.

ZLero a Zero

Karma e Incarnazione

Mente la mente?

Guarire dai traumi dal concepimento alla nascita
Seguire la via del Cuore

Lluminare e guarire le 5 ferite dellinfanzia
OceanOnda

Oltre la colpa: Vivere liber:

Le Tre Chiavi per la Trasformazione Autentica
Tu Amore Senzatenmpo

17 Codice Segreto della Cabala

Lo Spazio Uno e Trino

17 Segreto della 1uce nella Cabala

A Immagine di Dio — Adam Kadmon e la Danza di ParaShiva e
ParaShakt:



Introduzione

La correlazione tra i concetti cabalistici di Ain, Ain
Soph e Ain Soph Aur, la Trimurti dell'induismo e il concetto
di Santissima Trinita cristiana apre una prospettiva unica
sull'esplorazione dell'essenza dell'esistenza.

Nel suo libro Secret of Sankhya: Acme of Scientific
Unification, I'astrofisico indiano Ganesan Srinivasan offre una
reinterpretazione  rivoluzionaria  del  Sankhyakarika.
Impiegando  equazioni  assiomatiche reali, fornisce
un'interpretazione scientifica dei principi spirituali, superando
1 limiti della fisica quantistica.

Pur presentando parallelismi con la scienza, questo
libro, Lo Spazio Uno ¢ Trino — La Trinita ¢ la struttura della
Totalita Olografica, pud essere compreso anche senza
approfondire gli aspetti matematici e scientifici. E un testo
che si presta anche a una lettura riflessiva e meditativa. Le
parti matematiche possono essere affrontate in modo
contemplativo, permettendo di riconoscere interiormente i
processi che esse descrivono.

Per facilitare questa comprensione, il libro utilizza
analogie, visualizzazioni, esempi e metafore che aiutano il
lettore a entrare nei processi in modo intuitivo e diretto.
Questa doppia chiave di lettura — scientifica e meditativa —
permette di avvicinarsi con maggiore profondita a un tema
centrale di questo lavoro: la Trinita.

In queste pagine, ci proponiamo di utilizzare queste
conoscenze per offrire una spiegazione dettagliata del
concetto di Trinita, interpretandolo non solo come un
simbolo mistico, ma come un principio scientifico
fondamentale che regola la struttura dello spazio.



In questo contesto, il concetto di Trinita rappresenta
la super-simmetria che la scienza mainstream sta cercando e
che, come vedremo, linterpretazione matematica del
Sankbyakarika chiarisce. La Trinita ¢ anche una questione
scientifica, poiché costituisce la base dell’assiomaticita della
Totalita.

E importante sottolineare che, pur operando su piani
apparentemente distinti, la scienza e la spiritualita possono
essere integrate in una sintesi unitaria. Questo libro mira a
valorizzare le tradizioni spirituali, integrandole in una visione
coerente che unisce intuizioni mistiche e rigore scientifico.



Spazio Uno e Trino

Lo Spazio ¢ uno, ma ci sono vari appellativi con cui le
diverse tradizioni hanno indicato il suo funzionamento uno e
trino, cio¢ la modalita di oscillatore perpetuo.
Con 1 vari distinguo necessari, che saranno affrontati in
questo libro, possiamo elencare i seguenti termini:

. Dio: Padre, Figlio e Spirito Santo;

. ParaShiva-ParaShakti, Shiva, Vishnu e Brahma;
. Ein, Ein Soph, Ein Soph Aur;
. Primo, Secondo e Terzo Logos.

Queste corrispondenze, qui presentate in forma
sinottica, saranno approfondite nei capitoli successivi, dove
ne esamineremo le implicazioni concettuali e il loro rapporto
con la struttura dello Spazio.

Sebbene i concetti appena elencati possano apparire in
contrasto con le varie tradizioni, dobbiamo perd considerare
che si tratta di modalita diverse per indicare la Totalita, che
non puo che essere una sola. La cosa fondamentale ¢ avere le
idee chiare su cio a cui ci si riferisce utilizzando i suddetti
appellativi.

Ancor di piu, forse, potrebbe sembrare inopportuno
definire Dio come Spazio, ma, come vedremo attraverso i
seguenti capitoli, questa ¢ una chiave fondamentale per
comprendere cosa sia Dio inteso nel senso supremo di questo
termine.



I Quattro del Sankhya

S riesce a capire facilmente lo Sankhya?
Anche un bambino puo capirlo.

Un adulto deve invece prima

rinunciare alle sue nogioni preconcette!.
G. Srinivasan

Per indicare lo Spazio Uno e Trino, nel Sankhya si
utilizzano quattro appellativi fondamentali: Aikaantha,
Aathyantha, Atho e Abhavaath.

Aikaantha ha due aspetti:

e II primo ¢ noto anche come Parashiva-Parashakti,
Krishna-Radha, Dio, Nirguna Brahman, Parabrahman,
Purusha. F androgino e rappresenta il primo aspetto di Ain.
Possiamo indicarlo come I'aspetto trascendente del Primo
Logos. Tuttavia, ¢ importante considerare che solo una parte
del Trascendente si esprime come Immanente, e in questo
contesto lo fa attraverso l'aspetto immanente del Primo
Logos: «ln principio era il Iogos, e il 1ogos era presso Dio, e il 1.ggos
era Dio.» (Giovanni 1,1). Dobbiamo inoltre tenere presente
che il Trascendente ¢ anche linguaggio non duale della
Simultaneita, il quale si esprime come linguaggio duale della
Sequenzialita, cio¢ dell’Immanente.

Il secondo ¢ chiamato Shiva, Padre, Saguna
Brahman. E il secondo aspetto di Ain, assente nella Cabala

! Secret Of Sankhya: Acme Of Scientific Unification, Ganesan Srinivasan



ma necessario per una spiegazione piu completa. Rappresenta
I'aspetto immanente del Primo Logos.

Aathyantha ¢ chiamato anche Vishnu, Figlio, Ain
Soph, ed ¢ il Secondo Logos.

Atho corrisponde a Brahma, allo Spirito Santo e ad
Ain Soph Aur. E il Terzo Logos.

Abhavaath ¢ i primo aspetto di Aikaantha, ma
considerato nella prospettiva della reintegrazione delle
Mulaprakriti, ovvero dopo il Grande Pralaya.

Il primo aspetto di Aikaantha ¢ lo stato originario
dell’Essere, il Trascendente. Il secondo aspetto di Aikaantha,
insieme ad Aathyantha e Atho, appartiene invece all’apparire
dell’Essere, il quale, tuttavia, non cessa mai di essere.

Ai Quattro del Sankhya, che in realta sono tre (poiché
Abhavaath corrisponde al primo aspetto, Aikaantha),
dedicheremo tre capitoli distinti.

In questo primo capitolo offriremo una panoramica
generale di questi stati, mentre nel secondo approfondiremo
la loro struttura. Il terzo capitolo, invece, presentera una
trattazione matematica basata su equazioni assiomatiche reali
per determinare scientificamente il concetto di Dio Uno e
Trino.

Aikaantha

A che cosa possiamo paragonare il regno di Dio

0 con quale parabola possiamo descriverlo?

Esso ¢ come un granello di senape che, quando viene
seminato sul terreno, ¢ il pin piccolo di tutti i semi che sono
sulla terra; ma, quando viene seminato, cresce e diventa

10



pin grande di tutte le piante dell’'orto e fa rami cosi grandi
che gli uccelli del cielo possono fare il nido alla sua ombra.
Marco 4:30-32

Aikaantha ¢ sia Trascendente che Immanente.

I primo aspetto di Aikaantha rappresenta la
Singolarita secondo la scienza moderna. E simboleggiato dal
punto alla base della "valle" nella raffigurazione. L’aspetto
trascendente rappresenta la condizione primaria dello Spazio:
¢ lo Spazio Originale (Nirguna), ’Origine in cui tutte le
interazioni avvengono in modo simultaneo e perfettamente
sovrapposto, senza variazioni rilevabili. Questo stato puo
apparire statico, poiché ¢ caratterizzato dalla dinamicita
compressiva — Thamas. E lo stato Originario dell’Essere.

L’aspetto immanente ¢, invece, il Saguna Brahman. 11
reticolato  dell'immagine  rappresenta la  transizione
dall’aspetto Nirguna Brahman (punto alla base della valle) al
Saguna Brahman. Esso simboleggia I'apparire dell’Essere in
sé stesso. E importante considerare che il punto-valle
(Trascendente) contiene il potenziale di tutto il possibile
Immanente. Tale apparire non avviene al di fuori del

11



Trascendente, ma ne rappresenta una desincronizzazione
necessaria delle oscillazioni per il mantenimento dello Spazio
come oscillatore perpetuo.

Nell’esagono Sankhya (che verra spiegato piu avanti),
il primo aspetto di Aikaantha corrisponde a KX (Purusha),
mentre il secondo, che governa la sequenzialita, sovrintende i
restanti livelli, cio¢ e le vibrazioni trasmigranti. Aikaantha ¢
dunque il Controllore Supremo, Ishwara: il suo primo aspetto
regola la simultaneita, mentre il secondo si occupa della
sequenzialita. [’essenza del secondo aspetto ¢ Mahad (massa
di Planck), poiché rappresenta la massima coerenza
immanente e costituisce la materia prima del cosmo. Di
conseguenza, il secondo aspetto controlla anche i livelli
successivi dell’esagono Sankhya. Riflettere su questa struttura
permette anche di comprendere meglio la relazione tra
ParaShiva e Shiva.

Nota: Le tre associazioni utilizzate in questo libro —
Thamas come forza di coesione, Rajas come forza di
risonanza e Sattva come forza di espansione — sono tratte da
Secret of Sankhya: Acme of Scientific Unification di G.
Srinivasan. A nostro avviso, questo testo ¢ il piu autorevole
in questo campo, poiché definisce questi tre elementi
attraverso equazioni assiomatiche. Chi non si sentisse a
proprio agio con questi termini puo semplicemente riferirsi a
essi come forza compressiva, risonante ed espansiva.

Trascendente e immanente: simultaneita e
sequenzialita

I1 Trascendente ¢ lo Stato Originario della Totalita, e
nulla puo manifestarsi al di fuori di essa. La Totalita non puo
diventare non-Totalita. Di conseguenza, non esiste un non-

12



Essere, poiché ogni espressione ¢ intrinsecamente parte
dell'Essere. La trasformazione non implica un divenire, ma
rappresenta il modo in cui Essere si rapporta con sé stesso.
E un processo interno di relazione, in cui Essere rimane
immutabile nella sua essenza, pur apparendo diversamente.
Consideriamo che il Trascendente ¢ tale solo rispetto
all’Immanente. Il primo esiste a prescindere dal secondo e, in
realta, non ¢ nemmeno un trascendente.

Le interazioni del secondo aspetto di Aikaantha
avvengono sequenzialmente, pur rimanendo all'interno di un
sistema coerente. Il rapporto tra 1 due aspetti di Aikaantha
(Nirguna e Saguna) ¢ dunque anche il rapporto tra
Simultaneita (Trascendente) e Sequenzialita (Immanente).
Quest’ultima rappresenta I'espressione degli stessi elementi
(Mulaprakriti) che, in precedenza, erano organizzati in
modalita di Simultaneita.

Visualizzazioni e riflessioni

L’onda e il mare infinito: immagina un mare infinito
perfettamente calmo (primo aspetto di Aikaantha). Ogni
onda che si solleva ¢ altro il mare stesso che si esprime in una
forma visibile e temporanea (secondo aspetto di Aikaantha).
Le onde nascono e “scompaiono”, ma non escono mai dal
mare né cambiano la natura dell’acqua. Cosi, il primo aspetto
di Aikaantha rimane “immutabile”, mentre il secondo aspetto
di Aikaantha appare come l’espressione di quella stessa
essenza.

L'orologio e il tempo: Il Trascendente ¢ come il
meccanismo interno di un orologio: perfetto, costante e
immutabile nel suo essere. Le dinamiche del meccanismo
rappresentano il suo funzionamento ordinato e sempre

13



uguale: un movimento interno che non altera la sua natura. Il
“tempo che leggiamo” sul quadrante ¢ I'Immanente:
rappresenta la sequenzialita delle ore che scorrono. Tuttavia,
il movimento delle lancette non cambia realta del
meccanismo interno, che rimane identico indipendentemente
da cio che si manifesta all'esterno.

LLa musica e le note: una sinfonia completa (Nirguna,
primo aspetto di Aikaantha) esiste gia nella mente del
compositore in modo simultaneo. Quando viene suonata,
ogni nota (Saguna, secondo aspetto di Aikaantha) appare in
sequenza nel tempo. La sinfonia, perd, non cambia mai la sua
essenza: lintera struttura esiste al di la della sequenza
temporale in cui viene percepita dall’ascoltatore.

Il seme e I'albero: il Trascendente ¢ come un seme che
contiene in sé il potenziale di esprimersi come albero
(Immanente). Ogni radice, ramo e foglia ¢ un apparire del
potenziale gia presente nel seme, ma I'essenza di quell’albero
non cambia mai: ci0 che appare come crescita e
trasformazione ¢ solo la manifestazione progressiva di cio che
era gia completamente contenuto all’origine. In questo
esempio, cio che si esprime dal seme trascendente non ¢ solo
I’albero, ma anche il suo intero ambiente esistenziale: il
terreno, la luce, I’aria e ogni interazione che ne rende possibile
la fioritura.

Aathyantha

L'infinito emana dall'infinito, e anche dopo

che l'infinito ¢ stato prodotto dall'infinito,
l'infinito rimane sempre perfettamente completo.
Adhyatma Upanishad

14



Aathyantha (Figlio, Ain Soph, Vishnu, Secondo
Logos) rappresenta un dinamismo immanente, incarnando il
movimento incessante dell’'universo, che ¢ un aspetto
dello Spazio. Questo moto perpetuo mantiene un equilibrio
dinamico, essenziale per la stabilita cosmica, con il Rajas
Guna come forza predominante che sostiene il processo di
trasformazione. Per questo, Aathyantha ¢ il regno della forza
risonante.

Le oscillazioni di Aathyantha seguono leggi
matematiche e assiomatiche, adattandosi ciclicamente senza
mai raggiungere un limite definitivo. Il sistema preserva la
stabilita interna anche di fronte a wvariazioni esterne,
mantenendo lequilibrio tra energia cinetica e potenziale,
garantendo cosi un’attivita continua.

Le interazioni cicliche di Aathyantha si arrestano solo
affinché le vibrazioni (Mulaprakriti) possano rientrare prima
nell’aspetto compressivo di Mahad (massa di Planck, Kether)
e poi nell’Origine Trascendente (primo aspetto Aikaantha),
venendo cosi riorganizzate in modalita Nirguna.

Aathyantha ¢ come un respiro cosmico, un’alternanza
continua tra inspirazione ed espirazione. Proprio come il
respiro regola lequilibrio tra ossigenazione e rilascio di
anidride carbonica nel corpo, Aathyantha regola il flusso
costante di energia nell’'universo. Ogni ciclo di espansione e
contrazione mantiene la stabilita dell’intero sistema.

Mahad — Kether

Poco fa abbiamo associato Mahad a Kether. Mahad ¢
un oscillatore con tre fasi — compressiva, risonante ed
espandente — che rappresentano le tre teste di Kether.

15



Dobbiamo considerare che il secondo aspetto di Ain,
Ain Soph e Ain Soph Aur, sono immanenti. Questo potrebbe
apparire insolito, poiché tali realta sono tradizionalmente
considerate come i Tre Veli Negativi dell’Esistenza, situati
oltre 'Albero della Vita. Tuttavia, ¢ importante ricordare
che solo il primo aspetto di Ain ¢ Trascendente.

Entrando in questo ordine di idee — supportato da
equazioni assiomatiche reali — si possono chiarire molte

dinamiche relative ai Tre Veli e al loro rapporto non solo con
I’Albero della Vita, ma anche con I’Albero della Morte.

Atho — Espansione radiante e dinamismo

Lattivita di Atho (Ain Soph Aur, Terzo Logos,
Brahma, Spirito Santo) succede ad Aathyantha. E il principio
che guida la transizione dalla sincronizzazione su tre assi (piu
precisamente in una direzione su un asse ¢ in due direzioni
sugli altri due) a quella su due assi (entrambe le direzioni su
due assi), permettendo la formazione delle strutture sferiche
e regolando le loro configurazioni volumetriche. La questione
della sincronizzazione delle oscillazioni tra le due direzioni dei
tre assi (in totale sei aspetti) ¢ spiegata piu avanti.

Tra le strutture sferiche queste vi sono i protoni, i
neutroni e 1 fotoni sferici, un modello non ancora
riconosciuto dalla scienza mainstream. Il fotone sferico,
composto da sette neutrini sincronizzati, puo essere
interpretato — in chiave spirituale — come Luce Cristica.

La dinamica di Atho segue un ordine strutturato di
interazioni che garantisce stabilita e coerenza nelle
trasformazioni spaziali. Le vibrazioni dello spazio si auto-
organizzano in schemi coerenti, portando alla formazione di

16



strutture sferiche generate dalla risonanza dovuta alla
sincronizzazione parziale degli assi.

Atho ¢ connesso al Sattwa Guna, che regola le
interazioni energetiche e garantisce la stabilita delle
oscillazioni evitando discontinuita strutturali.
Atho mantiene Pequilibrio perpetuo, regolando I'interazione
tra oscillazioni e spazio.

Abhavath

Abhavath ¢ lo stato che segue la conclusione del
Grande Pralaya e non comporta una dissoluzione (poiché
nulla puo essere distrutto), ma piuttosto una reintegrazione
delle Mulaprakriti trasmigranti (che formano i1 Cosmo)
nell’Origine.

Abhavath rappresenta il primo aspetto di Aikaantha
(Origine, Nirguna), ma visto dalla prospettiva della
reintegrazione delle Mulaprakriti immanenti (vibrazioni
trasmigranti) nel Trascendente.

Nota: Nel contesto di questo libro, la coerenza ¢
semplicemente la continuita dei conteggi vibrazionali in
funzione dell’oscillatore perpetuo, cio¢ la struttura ritmica
intrinseca dello Spazio. Piu precisamente, si tratta del
mantenimento del numero di conteggi attuati dalle
interazioni cicliche tra oscillazioni, che costituiscono il
Substrato stesso — senza perdita, disallineamento o
dissipazione. Quando, di rado, scriviamo di minor o
maggior coerenza intendiamo in genere minor o maggior
sincronizzazione sui tre assi (da C¢ a Cl), fermo restando
che tutte le sei fasi fanno parte della coerenza generale.

17



Mulaprakriti

La Mulaprakriti ¢ 1a materia "invisibile" che costituisce
il tessuto dello Spazio, ovvero della Totalita. E Punita minima
e fondamentale dello Spazio. Per questo ¢ anche
chiamata Materia Radice.

E un'attivitd olografica vibrante in forma di cubo: un
"insieme congelato di vibrazioni" che contiene I'informazione
dellintera Totalita. Lo Spazio, costituito interamente
da Mulaprakriti, si configura come un ologramma coerente ¢
interconnesso, in cui ogni parte riflette 'intero. Comprendere
la Mulaprakriti ¢ quindi cruciale per comprendere la struttura
e il funzionamento dello Spazio stesso.

Tuttavia, anche se la Mulaprakriti costituisce il tessuto
dello Spazio, essa non ¢ “cosciente” di per sé come singola
unita. La Coscienza appartiene allo Spazio nella sua forma
originaria, cio¢ all’Origine (Primo aspetto di Aikaantha, Nirguna,
Trascendente).

Testi sacri e struttura olografica

Nei testi sacri si trovano numerosi riferimenti alla
struttura olografica della Totalita. Questa concezione ¢ un
tema ricorrente che si manifesta in vari modi all’interno
delle tradizioni spirituali.

La Bhagavadgita ¢ generalmente intesa solo come testo
religioso, ma ¢ anche un’esposizione della teoria dei campi,
ovvero del Substrato. Nella Giz, il campo olografico

18



immanente ¢ chiamato Ksetra, mentre KSetrajiia indica colui
che conosce il campo: si tratta del Purusha.

Questo corpo, Arjuna, ¢ chiamato il Campo (kshetra); e
colui che lo conosce, i saggi che discernono la verita su entrambi lo
chiamano il conoscitore del Campo (kshetrajna). - Bhagavad-
gita 13,1

I Satra di Yoga di Patafijali si basano sui principi
enunciati nel S##ra 6 del Sankhya Karika, che esplora le qualita
olografiche del substrato.

La natura olografica dello Spazio ¢ indicata anche nel
Soundarya Lahiri di Adi Sankaracharya.

I Mahabharata e 11 Ramayana sono piu di semplici
racconti mitologici: rappresentano in modo tridimensionale il
concetto di campo olografico. In queste due opere, déi,
demoni e umani simboleggiano le forze naturali in continua
interazione e movimento. Possiamo pensare a questt racconti
come a “ologrammi narrativi’, che rendono visibili le
interazioni invisibili delle forze naturali, proprio come un film
proiettato su uno schermo. Si tratta di verita storiche espresse
in forma simbolica. Oggi, tuttavia, la verita ¢ un “mito” e,
proprio per questo, si tende a considerare la verita mitologica
come un semplice “mito”, nel senso di pura invenzione.

E vero senza menzogna, certo e verissimo, che cid che ¢ in basso
¢ come cio che ¢ in alfo e cio che é in alto é come cio che é in basso per fare
il miracolo della cosa unica. E poiché tutte le cose sono e provengono da
una sola, per la mediazione di nuna, cosi tutte le cose sono nate da questa
cosa unica mediante adattamento. 1/ Sole ¢ suo padre, la Luna ¢ sna
made, il 1Vento ['ha portata nel suo grembo, la Terra ¢ la sua nutrice.

19



17 padre di tutto, il fine di tutto il mondo é qui. La sua forga o potenza
¢ intera se essa ¢ convertita in terra. Separerai la Terra dal Fuoco, il
sottile dallo spesso dolcemente e con grande ingegno. Sale dalla Terra al
Cielo e nnovamente discende in Terra e riceve la forza delle cose superiori
e inferiori. Con questo mez30 avrai la gloria di tutto il mondo e per
mez30 di cio l'oscurita fuggira da te. Questa ¢ la forte fortezza di ogni
forza: perché vincera ogni cosa sottile e penetrera ogni cosa solida. Cosi ¢
stato creato il mondo. Da cio deriveranno meravigliosi adattamenti, il cui
metodo ¢ qui. E percio che sono stato chiamato Ermete Trismegisto,
avendo le tre parti della filosofia di tutto il mondo. Completo ¢ quello che
ho detto dell'operazione del Sole. - Tavola smeraldina. - Ermete
Trismegisto.

Mente olografica

Essendo parte dello Spazio olografico, anche la mente
¢ necessariamente un sistema vibrazionale olografico. Di
conseguenza, puo riprodurre e comprendere ogni fenomeno
portandosi in uno stato coerente e sincronizzato.

M apro a riconoscere la
struttura olografica della mente.

M: apro a riconoscere la
struttura olografica dello Spazio

Nota: le affermazioni in corsivo che accompagnano
alcuni paragrafi possono essere utilizzate come asserzioni
meditative.

La mente puo attuare 1 fenomeni su una propria scala,
comprendendoli sia concettualmente (in base alle sue capacita

20



cognitive) sia attraverso 'esperienza diretta; non ci riferiamo
soltanto alla mente ordinariamente intesa.

Le esperienze fondamentali della mente sincronizzata
restano impresse con forza e chiarezza. Questa ¢ una
conoscenza diretta, che puo essere tradotta in concetti basati
sulla nostra esperienza, piuttosto che in idee e spiegazioni
altrui. Ed ¢ proprio questa una delle differenze essenziali tra
insegnamento ed educazione.

L uomo non sa ravvisare congelato nelle cose il pensiero
vivente: il pensato dell'universo che egli puo ripensare, essendo questo
il suo compito, ma che egli pensa come un impensabile, o cosa. Puo
ritrovarlo vivente soltanto se in $é ritrova la vita: ¢ un evento
simultaneo. Per cui, se, guardando il seme di una pianta, egli
attentamente mediante immagine pensa il suo sviluppo in albero,
fiori e frutti, puo giungere ad avere vivo innanzi a sé il pensiero di
cto che quel seme, in effetto, invisibilmente contiene. Quel che si
anima nel pensiero coincide con cio che nel tempo si manifestera,

essendo compinto nell'essenza.
Massimo Scaligero

Mulaprakriti e la struttura spaziale

La Mulaprakriti ¢ un oscillatore perpetuo, unita base
del principio di dinamicita infinita. E l'oscillazione
primordiale da cui si originano tutte le altre oscillazioni, cioe
organizzazioni vibratorie pre-cosmiche e cosmiche. Sia
il Purusha, sia la Prakriti, cosi come altri aspetti dello Spazio,
rappresentano un insieme specificamente  strutturato
di Mulaprakriti.

Essendo composto interamente da Mulaprakriti, 1o
spazio non ¢ un vuoto statico, ma una rete dinamica di

21



vibrazioni, in cui ogni punto ¢ connesso agli altri in un'unica
struttura coerente e indivisibile.

Tutti i fenomeni cosmici — galassie, stelle, sistemi
stellari e solari — sono costituiti da Mulaprakriti, cosi come gli
organi di senso e il cervello, che permettono la percezione;
questa ¢ un’indicazione su cui merita riflettere per
comprendere cos’¢ la percezione e perché possiamo percepire
il “mondo esterno”.

Le unita di Mulaprakriti, paragonabili a cubi Lego,
consentono  la  costruzione di  varie  strutture.
La Mulaprakriti costituisce, cioe, la base degli elementi che la
scienza definisce come: massa di Planck, quark, nucleoni,
leptoni, fotoni... Mulaprakriti ¢ anche alla base delle quattro
forze fondamentali: gravita, forza elettromagnetica, forza
nucleare forte e debole. A sua volta, presa singolarmente,
la Mulaprakriti ¢ assimilabile all'unita fondamentale di carica.

Nel contesto dello stato compressivo massimo, cio¢
nell’'ambito dell’Origine (Nirguna, Ein), 1a Mulaprakriti forma
la super massa del buco nero, la quale deriva dalla
sovrapposizione delle unita Mulaprakriti. Questo spiega I'unita
tra ParaShakti e ParaShiva nel Shivaismo, e tra
Radpa e Krishna nel Vaishnavismo. In questo contesto,
Krishna non ¢ da intendete come Vishnu o come un suo
avatara, ma come i Dio supremo stesso, secondo
linterpretazione del Krishnaismo (una corrente del
Vaishnavismo).

Riflettere su Mulaprakriti tramite 1 termini Radha e
ParaShakti puo aprire nuove prospettive.

La Mulaprakriti ¢ come l'argilla primordiale usata da

un vasaio. Prima che l'argilla venga modellata in forme

22



diverse, esiste semplicemente come materia potenziale,
essenziale per ogni forma futura.

Mulaprakriti, Dharma e karma

Strutturate in modo specifico, le wunita di
Mulaprakriti formano una rete indivisibile che regge le leggi
dello Spazio, fungendo da Substrato. Questo ¢ il Dharma:
lo Spazio organizzato in modo tale da mantenere P'equilibrio
necessario affinché lo Spazio stesso permanga in modalita di
oscillatore perpetuo. Il Karma, a sua volta, ¢ composto
da Mulaprakriti non piu, o non ancora, sincronizzate in
modalita Dharma, ovvero da oscillazioni che non hanno
ancora raggiunto un’organizzazione coerente.

Mulaprakriti e 1a scienza del tutto

La Mulaprakriti, intesa come "costante spaziale", ¢ un
principio unificatore fondamentale per una scienza del tutto.
Essa ingloba tutte le leggi dello Spazio, eliminando la
necessita di dimensioni fisiche separate e consentendo una
descrizione basata su principi invarianti a tutte le scale. Le sue
proprieta sostengono oscillazioni bilanciate e auto-simili,
garantendo coerenza ed equilibrio nelle interazioni spaziali.
Interpretata come unita fondamentale, permette di
interpretare lo Spazio senza strumenti matematici complessi,
utilizzando solo operazioni essenziali.

23



Spirito e materia

Mulaprakriti, o Materia Radice, ¢ I'unita fondamentale
che costituisce sia lo Spirito sia la materia intesa in senso
ordinario, cioé come realta fisica dotata di estensione, massa
ed energia. Questi due aspetti sono diverse configurazioni
dello stesso “mattoncino” Mulaprakriti. . essenziale non
concepire lo Spirito come posizionato sopra e la materia
sotto.

Inteso come Origine (Nirguna, primo aspetto
Aikaantha), lo Spirito trascendente rappresenta la massima
massa, data dalla sovrapposizione del maggior numero di
vibrazioni di Mulaprakriti. Lo Spirito immanente, inteso
come Mahad, corrisponde invece alla massima massa
immanente, ovvero la Massa di Planck, che nel Secrer of
Sankhya ¢ sia massa che energia. Riflettere su questo puo
trasformare la comprensione di Spirito, materia e del loro
rapporto.

Pratityasamutpada

La Mulaprakriti costituisce il fondamento di cio che,
nel Buddhismo, ¢ definito Pratityasamutpada, ovvero il
"sorgere in relazione a".

Nessun elemento della Totalita possiede un’esistenza
indipendente.

Per comprendere piu approfonditamente
il Pratityasamutpada, si puo riflettere sulla relazione tra il Cubo
Massimo, inteso come Totalita, e i cubi minimi, intesi come
unita di Mulaprakriti (vediil paragrafo: “La Tassellazione dello
Spazio”), tenendo presente che tutto ¢ connesso attraverso la
Legge del Dharma e vibra come un unico insieme,
funzionando come un oscillatore perpetuo.

24



In modo schematico, il Pratityasamutpiada ¢ rappresentato
dal’Esagono Sankhya, un tema a cui ¢ dedicato un capitolo.

Induismo e cabala

A nostro avviso, la Mulaprakriti puo essere considerata
l'equivalente della Shekinah nella Cabala.

In questo sistema mistico dell'ebraismo, la Shekinah
agisce come ponte tra il trascendente (Dio nella Sua infinita
essenza) ¢ l'immanente (Dio nel mondo). Cio trova
corrispondenza nel fatto che la Mulaprakriti ¢ l'unita
fondamentale del Tutto, comprendendo sia il Dio
Trascendente (Origine, Nirguna,) sia I'Immanente (Cosmo).

Un tema centrale nella Cabala ¢ l'esilio della Shekinah.
A causa del peccato umano, essa ¢ vista come separata dalla
sua fonte divina, richiedendo la redenzione spirituale e la
restaurazione dell'unita divina. Attraverso la preghiera, lo
studio della Torah e le buone azioni, i devoti contribuiscono
alla sua redenzione e alla riparazione del mondo — o
riconfigurazione  dell’universo  (Tikkun — Olam)  —
rappresentando sia la sofferenza della separazione (esilio), sia
la speranza dell’'unione (redenzione).

Consideriamo che la Mulaprakriti diventa immanente
quando perde la sincronizzazione con il Trascendente, ossia
quando non ¢ piu organizzata in modalita Trascendente.
Questo avviene con la dinamica Andhatamishra, equivalente
allo Tzimtzum nella Cabala. Si tratta di una necessita dello
Spazio per mantenersi come oscillatore perpetuo che include
sia il Trascendente sia I'Immanente. Il processo di redenzione
consiste nella risincronizzazione della Mulaprakriti per la sua
reintegrazione nel Trascendente, un processo ineluttabile che,

25



per quanto riguarda l'uvomo, puo essere favorito da un
approccio consapevole alla vita.

Secondo la tradizione ebraica, la Shekinah ¢ vicina e
soffre con il popolo ebraico, un fatto che illustra come la
Mulaprakriti, essendo l'unita fondamentale del tutto, non
possa essere distante da nulla. La Shekinah, associata alla
forza creativa e sostenitrice, ha ruoli di nutrimento e
sostentamento essenziali per la creazione e il mantenimento
dell'ordine cosmico. Consideriamo che quando prevale la
forza di espansione, la Mulaprakriti si manifesta come forza
realizzatrice del Cosmo, nutrendolo e mantenendolo, ma
sempre in funzione dell’oscillatore perpetuo e della
reintegrazione  delle  Mulaprakriti  che compongono
I'ITmmanente nel Trascendente.

26



I1 Substrato:
il Corpo della Trinita

Quello che un uomo chiama Dio,
un altro chiama le leggi della fisica.
Nikola Tesla

Il substrato rappresenta la base fondamentale dello
spazio, una rete complessa di elementi che interagiscono in
modo coerente. L'elemento fondante dell'intero substrato € la
Mulaprakriti.

Il Substrato esiste da sempre come un continuum
senza interruzioni. In linea di massima, il substrato ¢ cio che
comunemente si intende come mondo spirituale.

I1 Substrato puo essere immaginato come un tappeto
invisibile. Non ¢ sperimentabile dagli organi di senso fisici,
ma puo essere riconosciuto da noi. In quanto entita
sovrasensibili siamo aspetti del Substrato, percio lo
conosciamo sempre. Il concetto di riconoscimento va percio
inteso come un processo che dal sensibile porta a far
emergere il sovrasensibile.

La funzione primaria del substrato ¢ quella di essere
un oscillatore perpetuo, con due aspetti fondamentali: lo stato
di oscillazione immanente (sequenzialita) e lo stato
oscillatorio trascendente (simultaneita).

Nel substrato non esiste velocita lineare né trasporto
fisico di oggetti: quando si verifica un'ostruzione al
mantenimento dello stato risonante, avviene un trasferimento
di insiemi vibratori al tasso di oscillazione C (296575966) del

27



Substrato che ¢ un “equivalente” della velocita della luce. Piu
precisamente, non c'¢ un vero trasferimento: le vibrazioni
non si spostano da un punto all'altro, ma trasferiscono valori
per mantenere l'equilibrio assiomatico del substrato.

La varieta dei fenomeni nell'universo ¢ determinata
dalle diverse aggregazioni vibrazionali nel substrato. Rispetto
al mondo percepito attraverso i sensi fisici, il substrato
nasconde un'illimitata gamma di fenomeni coerent.

Concentriamoci sul sesto chakra, poi immaginiamo un
telaio su cui viene tessuto un arazzo complesso. Il telaio non
¢ visibile nel prodotto finale, ma ¢ essenziale per la struttura
e la coerenza dell'arazzo. Il Substrato ¢ come il telaio,
invisibile ma fondamentale per la manifestazione dei
fenomeni sensibili.

Rete di Indra

11 concetto di Substrato, e piu specificamente I'aspetto
Prakrithi, si puo approfondire meditando sulle raffigurazioni
della rete di Indra. Questa rete, proveniente dalle tradizioni
buddhista e induista, simbolizza l'interconnessione e
l'interdipendenza di tutti gli elementi del'immanente e di
conseguenza il suo collegamento con il Trascendente.
Comprendere la rete di Indra favorisce una maggiore
consapevolezza delle nostre azioni e delle loro ripercussioni

globali.

Attivita del Substrato

Nella struttura del Substrato, l'organizzazione
dell’energia e dell'interazione segue un processo progressivo
di livelli. Ogni livello rappresenta una fase specifica di
organizzazione delle oscillazioni fondamentali (Mulaprakriti)
che compongono il Substrato. Questo schema si basa sulla

28



Simultaneita del Nucleo Trascendente del Substrato e si
esprime in modo sequenziale seguendo leggi precise, dove
ogni passaggio introduce nuove dinamiche di propagazione
dell’energia.

II Nucleo ¢ I'Origine (Trascendente, Nirguna, primo
aspetto di Ain, Purusha), caratterizzata dal prevalere della
forza compressiva (Thamas). Dopo I'apice (Andhatamishra)
dell’attivita ~compressiva, Inizia la radiazione delle
Mulaprakriti, cioe la fase espansiva (Sattva). Segue una fase di
oscillazione intensa, coerente e armonica, detta risonanza
primaria (C = 2965759606), che funge da base per tutte le
interazioni successive. La risonanza primaria ¢ il principio che
regola la trasmissione dell'energia nello spazio attraverso un
ciclo oscillatorio coerente.

A questo punto si attua Mahad (Massa di Planck,
Kether dalle tre Teste), che rappresenta la prima
organizzazione  coerente immanente delle strutture
vibrazionali. Mahad funge da ponte tra la radiazione di
Mulaprakriti e la formazione dei successivi sette livelli.

Da questa transizione emergono progressivamente
sette livelli di stati interattivi, caratterizzati da coerenza e
armonia. Essi sono direttamente collegati alla Saptha Prakrithi
e rappresentano fasi di organizzazione strutturale attraverso
cui l'energia si armonizza ¢ si stabilizza. Le forme d’onda
oscillanti si sovrappongono fino a raggiungere il settimo
livello, dove la densita massima equivale al potenziale
nucleare massimo. A questo punto, l'energia cessa di
comprimersi e inizia a irradiarsi ed espandersi.

Superati questi sette livelli, 'espansione prosegue fino
al sedicesimo livello, segnando wuna soglia critica di
transizione. Qui 'energia si diffonde in un nuovo stato, in cui

29



le oscillazioni si propagano oltre il sistema locale. A questo
punto, la struttura dell’interazione si modifica, portando a una
transizione in cui I'energia si distribuisce con una maggiore
liberta rispetto ai livelli precedenti. La coerenza delle
oscillazioni lascia progressivamente spazio a un’espansione
piu ampia, in cui gli stati si diffondono e si dinamizzano,
superando i vincoli delle fasi precedenti.

La progressione ciclica dei livelli interattivi

I livelli menzionati sono fasi di organizzazione ciclica
fondate su dieci conteggi fondamentali della Mulaprakriti,
approfonditi in un capitolo dedicato. A partire da questa
sequenza di dieci passaggi, le interazioni si sviluppano in
modo esponenziale attraverso successive potenze di diect:
101, 102, 10% e cosi via. Questi valori esprimono le possibilita
combinatorie tra insiemi di dieci conteggi.

Dal punto di vista cabalistico, i 10 conteggi
richiamano le 10 Be/ima indicate nello Sepher Yetzirah, mentre
i livelli esponenziali si ricollegano al concetto degli Alberi
della Vita contenuti all’interno di altri Alberi della Vita, come
in una struttura a matrioska, intesi come configurazioni
progressive dello sviluppo auto-simile e a invarianza di scala
del Substrato.

Ogni livello ¢ quindi una configurazione dinamica, in
cui si accumulano progressivamente interazioni vibranti
coerentl. I sette livelli rappresentano stadi di compattazione
ordinata e stabilita crescente; 1 successivi nove accompagnano
I'energia in un processo di transizione radiante, che culmina
nel sedicesimo livello. In questa visione, ogni passaggio segna
un’evoluzione nell’organizzazione energetica, fino alla piena
realizzazione della struttura ciclica coerente del Substrato.

30



Metafora dello stagno: una visione intuitiva

Immagina un lago perfettamente calmo, con un punto
centrale immobile, simile al cuore silenzioso dell’acqua.
Questo punto rappresenta 1'Origine (Nirguna), che
all’apparenza non si muove, ma al suo interno possiede una
forza compressiva (Thamas) che mantiene I'equilibrio.

A un certo punto, una spinta invisibile genera
un’oscillazione crescente fino a rilasciare un’onda iniziale che
si espande verso lesterno. Questa ¢ la radiazione di
Mulaprakriti, la prima fase dell’espansione dell’energia.

Ma questa espansione non ¢ caotica: le onde si
propagano in cerchi concentrici mantenendo un ritmo
preciso. Questa fase ¢ la risonanza primaria.

A questo punto entra in gioco Mahad (massa di
Planck), una corrente nascosta che guida le onde verso una
disposizione stabile. Da questa dinamica emergono i sette
livelli successivi di propagazione di Saptha Prakrithi, un
processo unitario di propagazione coerente.

Dopo un certo punto, 'ordine delle onde si allenta: la
propagazione si espande oltre la struttura iniziale, aprendo
una nuova fase. E come se, superata una certa distanza,
Penergia si liberasse dai vincoli precedenti. Questo
rappresenta la transizione oltre il settimo livello, in cui
I'energia inizia a espandersi liberamente.

L’onda continua a propagarsi fino a raggiungere un
sedicesimo livello, una soglia critica: qui il moto non ¢ piu
regolato da una struttura precisa e si diffonde
spontaneamente nello spazio. E il momento in cui la
vibrazione si espande senza piu vincoli, raggiungendo nuove
dimensioni di propagazione.

31



Nota importante: Questa metafora aiuta a visualizzare
il processo, ma il comportamento dell’acqua in uno stagno
non riproduce fedelmente i meccanismi descritti nel modello
del Substrato. Resta comunque un’immagine utile per cogliere
intuitivamente i principi di espansione, coerenza e transizione

delle onde.

kkok

Per approfondire la comprensione del Nucleo
(Nirguna, Trascendente) del Substrato, visualizza il Centro
della nostra galassia, poi allarga il campo visivo per percepire
l'intera galassia. Questo aiuta a interiorizzare che il nucleo di
una galassia ¢ stabile e non mostra le stesse dinamiche di
oscillazione delle stelle nelle braccia della galassia.
Importante: cio che percepiamo attraverso gli organi di senso
fisici non ¢ il Substrato.

Sette livelli vibrazionali in una sfera

Nell’esempio del lago, abbiamo usato I'immagine delle
onde concentriche come semplificazione bidimensionale.
Tuttavia, cio che avviene realmente ¢ un processo
tridimensionale, in cui i sette livelli vibrazionali si strutturano
all'interno di una singola sfera coerente, non come oggetti
geometrici separati, ma come stati di coerenza energetica
interconnessi.

Questi livelli condividono lo stesso centro, ma si
distinguono per il grado di coerenza e intensita vibrazionale.
Immaginali non come strati separati, ma come modi

32



vibrazionali interni alla sfera, in cui ogni livello rappresenta
un grado di organizzazione dell'energia.

Secondo il Secret of Sankhya, la struttura cubica
rappresenta la configurazione Oscillatoria di Mahad (L5), in
cui le oscillazioni sono sincronizzate in una direzione su un
asse ¢ in due direzioni sugli altri due assi. Questa
sincronizzazione garantisce una coerenza tridimensionale
stabile, ma non assoluta come quella di Purusha (L6), in cui le
oscillazioni sono sincronizzate in entrambe le direzioni su
tutti e tre gli assi. Quando la sincronizzazione si riduce
ulteriormente, da tre direzioni a due (cioe su due assi), il
movimento residuo si distribuisce isotropicamente, dando
origine a una struttura sferica coerente. All'interno di questa
sfera, 'energia si auto-organizza in sette livelli vibrazionali
successivi, non separabili spazialmente, che emergono come
armoniche coerenti di un’unica configurazione energetica.

Substrato e TV

Il Substrato puo essere paragonato a uno schermo
televisivo. A occhio nudo non possiamo discernere i pixel, ma
questi, accendendosi, mostrano immagini, ovvero cio che noi
stessi elaboriamo come immagini.

Spegnendo? la TV, ci ritroviamo con un esempio
metaforico del passaggio dal mondo sensibile al mondo
sovrasensibile. In questo contesto, possiamo dire che appare
il Substrato.

E ovvio che debba esserci qualcosa nello schermo che
consente la formazione delle immagini, anche se noi non

2 “Spegnere la TV” (cosi come “accenderla”) sono espressioni curiose, che non
corrispondono esattamente ai fatti; fanno parte del culto dell’(auto)ipnotismo
concettuale.

33



vediamo direttamente di cosa si tratti. Ma cosi come un
ingegnere puo avere un’idea molto chiara del funzionamento
di uno schermo, cosi anche noi possiamo comprendere con
precisione come funziona il Substrato.

La TV come strumento di consapevolezza

Guardare la TV in modo illuminante ¢ un'opportunita
per aumentare il grado di consapevolezza.

Per trasformare il semplice guardare la TV, smettendo
di identificarsi con cio che si percepisce e trasformando la
visione in contemplazione illuminante, possiamo seguire
questi passi:

e Testimoniare consapevolmente il susseguirsi delle
immagini sullo schermo. Utilizzarle, cio¢, come strumento
meditativo per sviluppare la capacita di testimoniare.

e Riflettere consapevolmente. Considerare che la
percezione: televisore, appare nella nostra percezione-mente.

Possiamo poi domandarci:

Dove appare la TV? — Nella stanza.
Dove appare la stanza? — In me, a me.
Chi sono?

e Riconoscere che 1 corpi dei protagonisti del
film appaiono sullo schermo della TV, cosi come 1
corpi che percepiamo (piu precisamente: le percezioni
dei corpi) appaiono in noi, nello schermo chiamato
percezione-mente.

e Comprendere che, cosi come gli avvenimenti del
film non sono reali, allo stesso modo non lo sono gli
avvenimenti della vita, ovverola percezione degli
eventi; o meglio: le percezioni che definiamo eventi.
Cio che percepiamo attraverso gli organi di senso

34



come universo non ¢ l'universo, ma la percezione
universo.

Intesa nel senso ampio del termine, la Realta ¢
il Substrato in generale, mentre, nel senso stretto del
termine, ¢ ’Origine (Nirguna, Purusha, Trascendente).

Cio non significa che la vita terrestre, la mente,
le emozioni e il corpo fisico vadano negati perché
irreali. Anzi, sono elementi che vanno valorizzati, cioé
fruiti in funzione dell'umanizzazione. La vita terrestre
¢ indispensabile per maturare spiritualmente, poiché,
attraverso la struttura psicofisica, impariamo a gestire
la realta sensibile, fino al punto da non avere piu
bisogno di incarnarci. La vita terrestre ¢ una
benedizione, per quanto drammatica possa essere in
alcuni casi.
Riconoscere che, cosi come la nostra struttura
psicofisica osservale  immagini  sullo  schermo
televisivo e le immagini della vita in generale,
cosi 'ldentita che Siamo (Purusha) testimonia il
Proprio esprimersi cosmico: Noi testimoniamo noi.
La capacita ~ di  percezione sensibilee  la
cosiddetta autocoscienza cerebrale sono riflessi della
Coscienza dell'ldentita. Attraverso la  struttura
psicofisica osserviamo il temporale dal temporale,
mentre, in quanto Identita, siamo Eterni Testimoni del
temporale dall’atemporale: si tratta del rapporto tra
Simultaneita e Sequenzialita.

35



La realta e sempre con voi;
non ¢ necessario aspettare per
essere cio che voi siete.
Nisargadatta Maharaj

Cavalli e pixel

Ovviamente, i cavalli di un film western non corrono
sullo schermo, né dentro lo schermo.

Tuttavia, riflettere su questa ovvieta puo aiutare a
comprendere meglio i Substrato, nel quale, come
precedentemente indicato, non esistono velocita lineari né
trasporto fisico di oggetti.

I “cavalli sullo schermo” non si spostano
realmente (anche perché non sono cavalli),
ma semplicemente i pixel dello schermo si accendono
diversamente, generando la percezione-interpretazione
di cavalli che corrono.

Se 1 cavalli corressero realmente nello schermo,
dovtrebbero uscite dallo schermo, e ce li rittoveremmo in
casa.

36



Esagono Sankhya

]
/\

Mps

e
/ASIEAN

[st ] [Pu |

L'esagono Sankhya rappresenta schematicamente le
interazioni tra gli elementi del Substrato, collegando la
scienza e la Trinita.

Si basa su L, una costante che rappresenta un tasso di
cambiamento stabile. Questo sistema puo essere immaginato
come un metronomo che mantiene un ritmo costante,
regolando il circuito esagonale e garantendo coerenza e
unita nel sistema.

Ogni livello, dal.6 a L1, riflette una diminuzione

progressiva della coerenza rispetto allo stato originario L6:

e L6 (Kx): Rappresenta Purusha, lo
stato Trascendente (Origine, Nirguna); il buco nero.

o L5 (Mps): E Mahad Prakriti, la massa di Planck.

o L4 (St): Sono i sette livelli di transizione dello stress.

« L3 (PM): E Saptha Prakrithi, il livello delle particelle
nucleari, comprendente neutroni e protoni, ma ¢

anche 'ambito degli elettroni (Mahad Vikrithi).

37



« 1.2 (Ne): E il piano dei neutrini (Saptha Vikrithi).

e L1 (TCy): Livello con una sola direzione sincronizzata;
TCy ¢ l'unita base del tempo ciclico.

e My: Al centro dell'esagono si trova My, che
rappresenta Mulaprakriti, I'unita di base dello spazio.

Chiarimento sulla struttura assiale: Kx (Purusha) ¢ L6
perché sincronizzato in due direzioni su tutti e tre gli assi,
mentre Mahad (massa di Planck) ¢ L5 perché sincronizzato in
due direzioni su due assi e in una sul terzo. L4 rappresenta
una sincronizzazione su due assi in entrambe le direzioni e
cosi via sino a 1. Ogni valore L indica il numero totale di
assi-direzione su cui sono sincronizzate le oscillazioni.

Nota su L.3: I3 ¢ associato a due elementi distinti ma
interconnessi: PM e Mahad Vikrithi.

Rappresenta il livello in cui Mahad Prakrithi (Mps) si
articola in due modalita vibrazionali:

- PM, il livello delle particelle nucleari (protoni e
neutroni), noto anche come Saptha Prakrithi,
rappresenta la componente stabile e "respirante”,
cioé coerente ma non radiante, della struttura
nucleare.

- Mahad Vikrithi (Me), corrispondente all’elettrone,
¢ una manifestazione oscillatoria radiante.

Questo livello costituisce una zona di confine
vibrazionale, in cui PM esprime la coesione strutturale
nucleare, mentre Me segna Ilinizio della propagazione
radiante coerente. Entrambi coesistono nel livello 1.3 come
aspetti complementari di una stessa oscillazione del campo.

38



Due interfacce
I1 Substrato comprende anche elementi che non sono
rappresentati sull’Esagono Sankhya:
1. Linga-Bhava (Yoni): Rappresenta l'interfaccia tra stati
compressivi (Linga) e stati risonanti-espansivi (Bhava).
2. Abhiman-Ahankara: Costituiscono l'interfaccia che
regola il passaggio tra gli stati Tamas (compressione) e

Sattva  (espansione), attraverso la fase Rajas
(risonanza).
Elemento Stato Massa Massima/Minima Dominio in Fisica
Purusha Stato di Massa Massima in stato di Nessun equivalente

Prakriti
Mahat

Prakriti Sapta

Andhatamishra

Stato di Moha

Stato di Maha

Buco Nero

Massa Massima in stato

coerente

Massa Massima in stato

in fisica
Dominio dei quark

adronici

Dominio nucleare-

Moha risonante adronico
Vikriti Mahat Stato di Moha Massa Minima in stato Dominio
coerente dell'elettrone
leptone
Vikriti Sapta Stato di Maha Massa Minima in stato Dominio del neutrino
Moha risonante leptone
Moolaprakriti  Stato di Vikaro Massa Minima in stato Nessun equivalente

trasmigratorio

Corrispondenze tra i termini Sankhya
e 1 concetti della fisica moderna3

3 Tabella tratta da: Secret Of Sankhya: Acme Of Scientific Unification, G.

Srinivasan.

39



Esagono Sankhya e altre tradizioni

L’esagono Sankhya rappresenta cio che nella Cabala ¢
indicato con i concetti: Ain, Ain Soph, Ain Soph Aur e Albero
della Vita.

In questo schema, Kx corrisponde all’Origine
(Trascendente, Nirguna, Purusha). L’Esagono rappresenta
quindi ’Essere nello Stato Originario (Kx) e il Suo appatrire,
senza diventare mai altro da Sé. L’Esagono indica quindi che
non esiste né divenire né non Essere.

I’Esagono Sankhya simboleggia anche il nostro
esprimerci: il Purusha ¢ I'ldentita Eterna, mentre gli altri
elementi sono la Sua (Nostra) espressione. Quando ci
riferiamo al Purusha dobbiamo considerare che non esiste un
unico Purusha, ma innumerevoli Purusha, che formano il
piano esistenziale dei Purusha, cio¢ 1'Origine (Nirguna,
Trascendente).

L'Esagono rappresenta l'attuazione della legge
del Dharma, che si manifesta su diverse scale in modo
invariante e auto-simile.

L’esagono ¢ anche una rappresentazione del circuito
Kundalini scaturente dal Purusha.

L’esagono Sankhya descrive anche la struttura dei
chakra, strumenti di organizzazione delle vibrazioni
trasmigranti (Mulaprakriti non pin in modalita T'rascendente)
scaturite dal Purusha, permettendo la loro
reintegrazione attraverso i circuito  di involuzione-
evoluzione.

L’esagono puo essere visto come un indicatore dei vari
livelli di iniziazione, basati  su autoevidenza e
autoconstatazione. L'iniziazione al Purusha ¢ supetiore a
quella al Mahad Prakriti, che a sua volta supera quella alla

40



Saptha Prakriti. Le iniziazioni possono essere intese sia come
esperienze a carattere mistico o esoterico, sia come processi
basati su principi concreti e assiomatici.

Le sette metamorfosi della Terra

L’esagono Sankhya illustra anche il processo delle sette
metamorfosi della Terra: Antico Saturno, Antico Sole, Antica
Luna, Terra Marte, Terra Mercurio, Futuro Giove, Futura
Venere e Futuro Vulcano. Questi stadi rappresentano le
vibrazioni trasmigranti scaturite dallo Stato Supremo
(Purusha, Kx) e il loro cammino verso la reintegrazione in
esso. E cruciale evitare lillusione del divenire.

Le otto fasi (ovvero sette conteggiando la Terra come
unica fase) descritte non simboleggiano il divenire o la
creazione, ma piuttosto lespressione di un potenziale
intrinseco in Purusha.

E importante riconoscere che, in realta, siamo un
Purusha caratterizzato dalla Simultaneita. Indipendentemente
dalla durata apparente del processo di metamorfosi terrestre,
per Noi Identita rimane costantemente il Presente
(Simultaneita). E vitale non identificarsi con la sequenzialita
e assicurarsi che essa non oscuri la nostra innata, o meglio:
mai nata, Simultaneita. In questo modo, la sequenzialita
diventa un mezzo trasparente per manifestare la Simultaneita
che Noi siamo.

Non identificarsi con la sequenzialita implica la
presenza della Prospettiva-Identita, approfondita in un
capitolo dedicato. In caso di assenza di questa prospettiva ¢
comunque essenziale ricordare che, in Realta, siamo la
Trascendente Simultaneita. Questo non deve restare un

41



semplice esercizio concettuale, ma favorire l'emergere della
Prospettiva Identita.

Esagono e gerarchie evolutive

All'interno dell'esagono Sankhya trovano posto le
gerarchie evolutive: Serafini, Cherubini, Troni, Dominazioni,
Virtu, Potesta, Principati, Arcangeli e Angeli, i cui corpi sono
composti da massa di Planck, quark, neutroni, protoni,
elettroni, neutrini e fotoni.

Poiché l'esagono Sankhya rappresenta anche il
processo di desincronizzazione delle Mulaprakriti (fase di
involuzione) e la successiva risincronizzazione delle stesse, le
gerarchie evolutive si configurano come modalita
organizzative in cui a variare ¢ il grado di sincronizzazione.

L’uomo immanente rappresenta la decima gerarchia.
Tuttavia, in quanto Essere Trascendente, 'umano pre-
cosmico (Purusha) trascende ogni gerarchia evolutiva.
L’Uomo Trascendente racchiude in sé tutte le nove gerarchie
evolutive. Come uomini immanenti dobbiamo invece
imparare a operare sempre meglio come Angel,
Arcangeli...fino ai Serafini.

Per questo si afferma che I'uvomo possiede
autocoscienza, mentre le gerarchie evolutive sono espressiont
della Coscienza, prive quindi di possibilita di arbitrio. In
questo contesto, I'autocoscienza del’'uvomo non va intesa
come aspetto cerebrale, ma come Coscienza di Sé del Purusha
(Essere Umano pre-cosmico).

In quanto Identita, siamo Simultaneita, mentre le
gerarchie evolutive rappresentano aspetti della Sequenzialita,
intesa come ritmo perfetto dell’ordine operativo. Collaborare

42



con le gerarchie evolutive significa umanizzarsi per
riconoscerSi come Umano pre-cosmico.

Collaborazione, non concorrenzialita

L'esagono Sankhya, o meglio, 'ambito a cui esso
indica, rappresenta un sistema perfettamente bilanciato, in cui
ogni unita si basa sul valore centrale My.

Questo puo essere paragonato a una comunita
armoniosa, in cui ogni membro contribuisce al benessere
comune.

Tutti gli elementi dell’esagono partecipano alla stabilita
del Substrato. Questo dimostra che, a differenza della
collaborazione, la concorrenzialita non ¢ un principio
esistenziale reale.

Se prendiamo in prestito lespressione "gerarchie
spirituali", possiamo dire ciascuna contribuisce al perpetuarsi
della comunita, poiché tutti lavorano insieme per il bene
comune.

Gli ostacolatori (come intesi nell’Antroposofia) sono
dinamiche, o entita, che si oppongono al Dharma e, di
conseguenza, favoriscono il Karma. Non compiere la propria
funzione costituisce la radice del male, che tuttavia € relativo:
alla fine, anche i processi decaduti — ossia quelli che hanno
deviato dal Dharma — vengono integrati dal Substrato. In
ultima istanza, ogni processo, compreso Iesprimersi
dharmico sul piano immanente, ¢ destinato a reintegrarsi nel
Trascendente.

I1 concetto di ostacolatori puo essere inteso come non
collaboratori della Legge del Dharma. Gli ostacolatori sono
quindi fuorilegge cosmici, che perd hanno una loro funzione.

43



Spiritualizzazione del corpo fisico
M: apro alla spiritualizzazione del corpo fisico.

Un ostacolo alla collaborazione evolutiva ¢ la tendenza
a trascurare la funzione spirituale del corpo fisico, elemento
essenziale per il processo di umanizzazione.

Spesso percepito come un semplice veicolo materiale,
il corpo ¢ in realta intimamente connesso ai processi spitituali
primari. E strettamente legato al Mahad (massa di Planck,
Atma) e, come indicato da Rudolf Steiner, la sua
“trasformazione” in Atma (Uomo Spirito) ¢ un passaggio
determinante per la realizzazione spirituale.

Per comprendere meglio questo processo, ¢
fondamentale considerare che ’Atma rappresenta lo stato di
massima coerenza immanente possibile. L’essere umano ¢
dunque chiamato a elevare il corpo fisico, trasmutandolo in
una forma superiore di coerenza.

11 corpo fisico non ¢ una semplice struttura biologica
da superare o trascurare nel percorso spirituale, ma un
elemento in cui integrare la spiritualita piu elevata. La
spiritualizzazione del corpo fisico ¢ 'aspetto piu profondo
della risurrezione.

Spiritualizzare i corpo fisico implica anche il
confronto con traumi profondi somatizzati che, a livello
inconscio, possono portare a prediligere (non per scelta, ma
come reazione) un approccio alla spiritualita volto alla fuga
dalla quotidianita. Cosi facendo, pero, si accumula ulteriore
karma.

A differenza delle epoche passate, in cui 'unione con
il Divino era cercata principalmente attraverso pratiche

44



orientate a trascendere il corpo e il mondo fisico, 'vomo di
oggl — in particolare 'uomo occidentale — ¢ chiamato a
evolvere il cammino spiritualizzando pienamente la vita
terrestre, concretando lo Spirito nella quotidianita e
spiritualizzando il corpo fisico.
La via contemporanea non rinnega quella precedente, ma la
prolunga in una nuova direzione: la differenza tra i due
orientamenti puo essere espressa come il passaggio dal
perdersi in Dio al ritrovarsi in Dio.

Spiritualizzare il corpo fisico porta alla consapevolezza
di sé nei piani esistenziali piu elevati, fino alla possibilita di
riconoscere pienamente il presentarsi della Coscienza, pur
restando attivi gli organi di senso fisici e l'attivita terrena.
Spiritualizzare il corpo fisico permette cio¢ di manifestare il
Supremo attraverso lattivita fisica, concettuale e sensoriale.
Questo significa realizzare il Regno dei Cieli sulla Terra.
Riconoscendo il Sé “sulla Terra” lo possiamo riconoscere non
soltanto nel Cielo. Per comprendere meglio questo possiamo
meditare sui due aspetti di Aikaantha, cio¢ sul Nirguna
Brahman e sul Saguna Brahman.

La spiritualizzazione del corpo fisico protegge sia dal
meccanicismo materialista di Arimane che dall’astrazione
mistica di Lucifero. “Porta lo Spirito nella materia fisica” e lo
radica in una quotidianita vissuta con piena consapevolezza,
riducendo al tempo stesso il rischio di perdersi in voli
pindarici legati alla spiritualita astratta.

L’automa morale

Spiritualizzare i corpo fisico significa incarnare
il Dharma nella quotidianita, con profondo radicamento, per
non produrre karma. Cosi si previene la condizione di automa
morale, descritta da Rudolf Steiner come uno stato in cui

45



I'individuo agisce seguendo norme esterne senza autonomia
né giudizio morale.

L'automa morale esegue codici senza riflessione né libera
scelta, opposto alla liberta morale, che implica il superamento
del karma in tavore del Dharma. In termini cabalistici, equivale
a passare dall’Albero della Morte all’ Albero della 1 ita.

L'automa morale si limita a eseguire principi imposti,
senza intuizione né giudizio personale, privo di libero arbitrio
e pensiero creativo.

La moralita autentica nasce dalla liberazione dai vincoli
esterni, permette di agire in base a impulsi e pensieri
liberamente scelti. La liberta morale si realizza con I'intuizione
morale, espressione di un pensiero superiore svincolato dai
condizionamenti.

Tale liberta implica uno sviluppo interiore, attraverso
il quale si scelgono autonomamente i valori morali che
guidano lazione. Non si tratta di obbedienza a norme
imposte, ma di un agire ispirato dall’amore per I’azione stessa.

46



I tre Guna

Le tre modalita fondamentali attraverso cui lo Spazio
si organizza sono note come guna e si distinguono in
espansione (Sattva), risonanza (Rajas) e compressione
(Thamas).

Sebbene Thamas sia talvolta inteso come statico o
inerte, in realta i tre guna rappresentano tre diverse forme di
dinamismo. La staticita, infatti, ¢ inesistente, poiché la
Totalita ¢ un insieme di oscillazioni (Mulaprakriti) che, per
loro stessa natura, non possono essere statiche.

I tre guna sono una necessita dello Spazio. Affinché lo
Spazio possa mantenere il suo stato di oscillazione perpetua,
¢ indispensabile la presenza simultanea dei tre guna, ciascuno
con una funzione specifica:

. Sattva, associato alla forza elettromagnetica, ¢
la forza radiante che si propaga verso l'esterno con la massima
velocita e intensita, trasmettendo energia oltre il confine
nucleare.

. Rajas, associato alla forza elettrodebole, funge
da elemento di transizione, oscillando tra il confine nucleare
e il confine fluido, trasferendo forze e collegando le regioni
nucleari e fluide.

. Thamas, associato alla forza nucleare forte, ¢
una forza decelerante che agisce verso l'interno, formando il
Nucleo (Trascendente, Nirguna) dello Spazio.

Questa  interdipendenza  viene  rappresentata
visivamente nell’esagono Sankhya, includendo anche le
interfacce Linga — Bhava e Abhimaan — Ahankhara. Questo
modello illustra la relazione tra le tre forze e il loro ruolo nel
mantenere stabilita e coerenza nello Spazio.

47



Nota: Ribadiamo che le tre associazioni utilizzate in
questo libro — Thamas come forza di coesione, Rajas come
forza di risonanza e Sattva come forza di espansione — sono
tratte da Secret of Sankhya: Acme of Scientific Unification di
G. Srinivasan. A nostro avviso, questo testo ¢ il pitt autorevole
in questo campo, poiché definisce questi tre elementi
attraverso equazioni assiomatiche. Chi non si sentisse a
proprio agio con questi termini puo semplicemente riferirsi a
essi come forza compressiva, risonante ed espansiva.

Le tre fasi della molla

La metafora della molla compressa offre una chiave di
lettura efficace per comprendere il ruolo dei guna nello
Spazio.

Quando la molla viene compressa, si trova nello stato
di Thamas, la forza di coesione che trattiene I'energia e
mantiene la struttura compatta. Questa fase rappresenta il
principio di stabilizzazione e resistenza alla dispersione,
fondamentale per la formazione della densita e della massa.

Nel momento in cui la molla viene rilasciata, ’energia
accumulata durante la compressione si trasforma in un
impulso espansivo, corrispondente a Sattva. Questo principio
radiante porta la molla a distendersi rapidamente, spingendo
I'energia verso 'esterno con la massima intensita.

Tuttavia, espansione non si arresta bruscamente, ma
evolve in un movimento oscillatorio, nel quale la molla inizia
a vibrare avanti e indietro prima di stabilizzarsi. Questo ciclo
di risonanza ¢ il dominio di Rajas, 1a forza che collega e regola
la transizione tra la compressione e I’espansione, mantenendo
la coerenza dinamica del sistema.

48



A differenza dello Spazio, in cui 1 guna operano in una
condizione di oscillazione perpetua, la molla non puo vibrare
all'infinito. A causa delle forze dissipative, le sue oscillazioni
si riducono fino a fermarsi in uno stato di equilibrio “statico”.
Questo accade perché la molla rappresenta solo un segmento
dello Spazio, mentre lo Spazio non puo subire dispersione
energetica. Dato che lo Spazio ¢ la Totalita, dove potrebbe
disperdersi l'energia? Nella molla, 'energia si disperde
nell’ambiente circostante; nello Spazio, invece, la dinamica tra
Thamas, Rajas e Sattva si mantiene costante, garantendo un
equilibrio continuo.

Due prospettive convergenti

L’analisi dei tre Guna puo essere affrontata da due
prospettive complementari: quella della Mulaprakriti e quella
dello Spazio. Poiché lo Spazio ¢ costituito interamente da
Mulaprakriti, le due letture risultano inseparabili.
Non si tratta di visioni opposte, ma convergenti: insieme
descrivono il processo di equilibrio spaziale da due
angolazioni distinte, mostrando come i Guna agiscano per
mantenere la coerenza del sistema.

Se considerati dalla prospettiva della Mulaprakriti, i
guna — Sattva, Rajas e Thamas — rappresentano le tre modalita
fondamentali di interazione della Mulaprakriti. Grazie
all'interazione dinamica e perpetua dei tre guna, lo Spazio
mantiene il proprio equilibrio come oscillatore perpetuo,
impedendo la dispersione energetica e assicurando una
costante sinergia tra le forze.

49



Per comprendere la relazione tra la Mulaprakriti e le
tre modalita appena descritte, puo essere utile meditare
sull'immagine della Madonna dalle Tre Mani (Bogorodica
Trojerucica), considerandola equivalente alla Shekinah, a
Radha e a ParaShakti. Allo stesso modo, si puo riflettere sui
quattro aspetti: Aikaantha Trascendente e Immanente,
Aathyantha e Atho, o, nel contesto cristiano, su Padre, Figlio
e Spirito Santo, tutti composti dalla Mulaprakriti.

Va tuttavia considerato che, da un punto di vista piu
preciso, i quattro aspetti appena menzionati — Aikaantha
Trascendente e Immanente, Aathyantha e Atho — possono
essere intesi come Intelligenze che rendono possibile
Porganizzazione della Mulaprakriti. In questa visione, ci
troviamo pienamente nella prospettiva dello Spazio. Dal
punto di vista dello Spazio, interamente costituito
da Mulaprakriti, i guna assumono cio¢ una funzione collettiva

50



che assicura il mantenimento dell’equilibrio dinamico della
struttura vibrazionale.

Sebbene Mulaprakriti e Spazio siano due modalita
inscindibili di una stessa realta - la Totalita Spazio - ¢
possibile osservarli nelle loro specifiche
propensioni: Mulaprakriti segue una tendenza spontanea
all’espansione, mentre lo Spazio, per mantenersi stabile, si
auto-organizza attraverso la dinamica di compressione e
risonanza.

Affinché lo Spazio possa conservare il proprio stato di
equilibrio, linterazione continua tra i guna permette di
bilanciare I’espansivita della Mulaprakriti (Sattva) con le forze
di compressione (Thamas) e risonanza (Rajas). Questo
processo ¢ intrinseco alla struttura dello Spazio stesso,
garantendo una condizione di coerenza e stabilita.

Di conseguenza, la Mulaprakriti ¢ strutturata in modo
tale da rispondere spontaneamente all’equilibrio complessivo
dello Spazio, contribuendo a mantenere la dinamica bilanciata
tra le forze in gioco. Pur non possedendo una coscienza
individuale, essa si adatta naturalmente alle condizioni dettate
dalla struttura vibrazionale dello Spazio. L.a Coscienza non ¢
una caratteristica della Mulaprakriti, bensi un tratto esclusivo
del Purusha (Trascendente), che possiede coscienza assoluta
sostenuta dalla massima densita compressiva (Thamas).

La Mulaprakriti ordinata secondo il Dharma

In ultima analisi, la Mulaprakriti ¢, per sua natura, una
propensione originaria all’espansione — non come
spostamento fisico, ma come tendenza a sottrarsi all’ordine
strutturato. Priva della compressione ordinativa di Thamas e
della risonanza ritmica di Rajas, non si integra nel sistema:

51



non per ribellione, ma per la sua intrinseca vibrazione
dispersiva.

Quando, invece, la Mulaprakriti ¢ contenuta e ordinata
secondo la Legge dei Tre Guna — la Legge del Dharma —
essa puo attuarsi come principio strutturato, armonico e
funzionale. Un simbolo potente di questa condizione ordinata
¢ proprio la Bogorodica Trojerucica (la Madonna dalle Tre Mani),
che puo essere letta come rappresentazione della Mulaprakriti
non piu dispersiva, ma armonizzata e posta al servizio del
bene collettivo, ovvero dello Spazio in quanto oscillatore
perpetuo.

Eva e Lilith

Eva rappresenta 'aspetto espansivo della Mulaprakriti
che, pur “spezzando” lequilibrio originario, in quanto
radiazione primaria del Trascendente, partecipa della
fisiologia dello Spazio in quanto oscillatore perpetuo. Non si
tratta di una ribellione distruttiva, ma di una spinta inscritta
nella Legge dei Guna: un’espansione necessaria per
Pequilibrio della Totalita.

Lilith, invece, ¢ la Mulaprakriti che eccede tale spinta,
sottraendosi alla dinamica ordinativa della Legge dei Tre
Guna. E lattuazione dell’espansione non contenuta, fuori
dall’armonia del Dharma. Cosi, Lilith ¢ una sorta di Eva
“decaduta”, il cui oscillare non ¢ integrato nell’oscillatore
perpetuo spaziale, ma tende a rimanerne fuori, permanendo
sull’Albero della Motte.

Cio ha una funzione evolutiva: attraverso Lilith si puo
realizzare la potenzialita dell’arbitrio, ovvero la possibilita di
scegliere per passare dal disordine all’Ordine. La ribellione ¢

52



un impulso, non una scelta consapevole. L’arbitrio non ¢
semplice opposizione, ma capacita di individuazione
consapevole allinterno dell’armonia cosmica. Il Libero
Arbitrio, invece, implica la Prospettiva Identita: I'esprimersi
permanendo sulla soglia piu sottile tra Immanente e
Trascendente.

A livello sessuale, Eva rappresenta la forza vitale che
si apre all’'unione e alla fecondazione all'interno del campo
ordinato della Vita, mentre Lilith incarna I'energia sessuale
che si separa dalla polarita generativa, rivendicando
un’autonomia assoluta. Questo aspetto, se riconosciuto e
trasceso, puo condurre alla reintegrazione delle forze scisse e
al superamento della dicotomia tra desiderio e trascendenza.

Thamas - Forza di coesione e compressione

Thamas ¢ la forza che opera come agente di
decelerazione interna, determinando la coesione tra le unita
fondamentali  della  Mulaprakriti. In quanto forza
compressiva, contrasta l'espansione naturale di Sattva,
sovrapponendo e sincronizzando le unita di Mulaprakriti.
Questo processo porta alla formazione della densita, dando
origine alla massa e stabilizzando il sistema in un equilibrio
autosimile.

Agendo come principio di compressione, Thamas
opera nella direzione del Trascendente, dal punto di vista del
mantenimento delle Mulaprakriti in modalita Simultanea e del
reintegro delle Mulaprakriti trasmigranti nello Stato
Originario (Origine, Trascendente, Nirguna). Attraverso la
sovrapposizione vibrazionale, aumenta la densita e garantisce

53



la coesione strutturale del sistema. Tuttavia, il Trascendente
esiste a prescindere da questo processo.
L’espressione matematica che descrive Thamas ¢:

Thamas = C +x

dove C rappresenta il tasso di oscillazione di base del
substrato ¢ x = 0.618034, corrisponde al reciproco del
numero aureo.

Questa formulazione evidenzia come Thamas non sia
una forza statica, ma un fenomeno dinamico e ciclico, in cui
compressione e coerenza oscillano armonicamente secondo
il principio di invarianza di scala. Regola linterazione
perpetua dello Spazio, stabilizzando il sistema attraverso un
processo di sincronizzazione che mantiene l'equilibrio tra
forze di espansione e coesione.

Sebbene Thamas sia spesso associato all’oscurita
perché precede la Luce, non deve essere inteso come una
forza negativa. Rappresenta una fase fondamentale del
processo spaziale, in cui la coesione e la stabilita emergono
dalla compressione primaria.

Prima dell'inizio delle cose, Tu esistevi nella forma
di Tenebra (Lamas) che é oltre la parola e la mente,
¢ da Te, attraverso il desiderio creativo

del Supremo Brahman, ¢ nato I'universo interd®.
Mahanirvana Tantra

4 Mahanirvana Tantra, Arthur Avalon, Edizioni Mediteranee.

54



Visualizzazioni e riflessioni

Thamas ¢ come un direttore d’orchestra che non solo
sincronizza, ma anche addensa e compatta il suono degli
strumenti per creare un'armonia coesa. Se ogni Mulaprakriti
fosse un musicista che suona a una velocita propria (Sattva),
il risultato sarebbe caotico e dispersivo. Thamas agisce come
il direttore che riduce le variazioni, allinea i tempi e compatta
I’esecuzione, facendo si che 'orchestra suoni come un’unica
entita coerente. Cosi facendo, trasforma il suono disperso in
una massa sonora strutturata e coesa, proprio come Thamas
agisce sulla Mulaprakriti, stabilizzandola e creando densita e
coerenza nel sistema. Va pero considerato che Thamas non ¢
I'intelligenza, ma un suo veicolo; quindi, I'esempio con il
direttore non ¢ da intendere in modo letterale.

Immaginiamo una stanza riempita da migliaia di
palline rimbalzanti (Mulaprakriti in espansione Sattva). Se non
ci fosse alcuna forza di contenimento, esse si disperderebbero
in tutte le direzioni. Thamas agisce come una forza che riduce
lo spazio tra le palline, comprimendole progressivamente e
sincronizzando i loro movimenti. Questa compressione crea
densita e compattezza, esattamente come avviene nella
formazione della massa nel modello dei tre guna.

Pensiamo alla polvere sparsa in aria: ogni particella si
muove liberamente, senza formare alcuna struttura solida.
Thamas ¢ come un collante invisibile che attira e sincronizza
queste particelle, facendole aderire I'una all'altra. Questo
collante non impone un ordine dall’esterno, ma agisce
dall'interno, armonizzando cio che tende alla dispersione.
Con il tempo, I'aggregazione diventa sempre piu densa, fino
a formare una roccia solida e compatta (massa e anelasticita
del sistema). Questo spiega perché Thamas ¢ essenziale per

55



stabilizzare il sistema e mantenere la coesione della
Mulaprakriti.

Immaginiamo che la Mulaprakriti sia latte liquido che
fluisce liberamente, rappresentando la sua espansione
naturale sotto Sattva. Thamas agisce come il caglio, che fa
coagulare il latte, trasformandolo in una massa solida
compatta. Il processo di compressione e coesione che segue
forma il formaggio, proprio come Thamas genera densita e
struttura con le unita di Mulaprakriti. 11 formaggio diventa
meno elastico rispetto al latte originario, rispecchiando il
concetto di anelasticita del sistema.

Sattva (Attivita radiante ed espansiva)

Sattva rappresenta il principio di espansione e
propagazione radiante dell’energia. E la forza responsabile
della diffusione dell’energia. Se non regolata dalle modalita di
Thamas (compressione) e Rajas (risonanza), 'oscillazione
Mulaprakriti si esprime in forma radiante, propagandosi
spontaneamente senza vincoli strutturali. In questo senso,
Sattva si contrappone alla forza coesiva di Thamas, che invece
agisce comprimendo e stabilizzando le strutture.

L’espressione matematica di Sattva ¢:

Sattva=C(1—%

Questa formula descrive il ruolo di Sattva nella
propagazione dell’energia radiante. Non si tratta di un valore
statico, ma di un processo dinamico e ciclico, in cui 'energia
si diffonde secondo schemi di autosimilarita e invarianza di
scala, mantenendo un equilibrio coerente all'interno delle
oscillazioni spaziali.

56



Visualizzazioni e riflessioni

L'aria calda che sale verso l'alto: immaginiamo I’aria
riscaldata dal Sole che si espande e si eleva nell’atmosfera,
diffondendosi liberamente e senza vincoli strutturali. Sattva ¢
il principio che guida questo movimento spontaneo e
continuo, permettendo all’energia di fluire senza ostacoli.

Una fragranza che si diffonde nell’aria: quando un
fiore sboccia, il suo profumo si espande in ogni direzione
senza una direzione forzata, riempiendo I’ambiente
circostante in modo omogeneo e radiante. Questo riflette
perfettamente il ruolo di Sattva nella propagazione
dell’energia nello Spazio.

La luce di una lampada che illumina una stanza:
quando una lampada viene accesa, la luce si diffonde
immediatamente in ogni direzione, senza ostacoli e senza
necessita di un supporto materiale. Questa immagine ¢ un
buon  parallelo con  Sattva, cheirraggia  energia
spontaneamente e senza vincoli strutturali.

Un'onda sonora che si propaga nell'atia: quando un
suono viene emesso, I’'onda sonora si diffonde radialmente in
tutte le direzioni, mantenendo una propagazione coerente e
continua. Questo rappresenta bene I'impulso radiante di
Sattva, che trasmette energia senza interruzioni o forzature.

Il respiro che si espande nei polmoni: quando
inspiriamo profondamente, I'aria si espande nei polmoni,
riempiendoli in modo naturale e uniforme. Sattva opera in
modo analogo, diffondendo Tenergia nel substrato in un
moto armonico e autosimile.

57



Rajas: Forza di risonanza e mediazione

Rajas ¢ la forza risonante che media tra Thamas
(compressione) e Sattva (espansione), regolando il flusso
energetico tra le due polarita. La sua funzione ¢ mantenere la
continuita delle oscillazioni nel substrato, evitando
sbilanciamenti che comprometterebbero la stabilita dello
Spazio. E la forza di legame elettro-debole che si sposta verso
l'interno o verso l'esterno, trasferendo le forze dal centro al
confine e viceversa.

Attraverso la risonanza, Rajas armonizza le interazioni
tra le unita di Mulaprakriti, prevenendo squilibri che
altererebbero il ciclo di oscillazione perpetua. In questo
modo, rappresenta un principio di stabilizzazione attiva che
garantisce la coerenza tra espansione e compressione,
mantenendo 'equilibrio dinamico del sistema.

L’espressione matematica di Rajas ¢:
Rajas=C&*)

Questa formula evidenzia la natura ciclica della
risonanza, descrivendo il continuo scambio energetico tra le
fasi di compressione ed espansione. Rajas non ¢ un valore
statico, ma un principio dinamico che mantiene I'equilibrio
oscillatorio autosimile e perpetuo del substrato.

Visualizzazioni e riflessioni

Le onde del mare che si infrangono sulla riva e poi si
ritirano: Rajas ¢ la forza che regola il ritmo naturale di
avanzamento e arretramento delle onde, permettendo
un movimento costante tra espansione e ritorno.

58



Un soffietto che mantiene viva una fiamma: Rajas ¢ il
movimento che spinge l'aria verso il fuoco, regolando
l'intensita della combustione e mantenendo 'equilibrio tra
ossigeno e calore.

Un cuore che batte ritmicamente: il battito cardiaco
rappresenta un’oscillazione regolare che garantisce la
circolazione del sangue nel corpo. Rajas opera con un
principio simile, mantenendo 'armonizzazione tra
contrazione ed espansione.

I respiro  che alterna  inspirazione  ed
espirazione: Rajas ¢ la forza che sincronizza l'inalazione e
'esalazione, creando un ciclo continuo che collega il dentro e
il fuori.

L’attivita rajasica puo essere paragonata a un pendolo
in movimento: non si ferma mai a un'estremita, ma trasferisce
costantemente energia da un punto all'altro, mantenendo un
equilibrio dinamico senza essere né puramente compressivo
né espansivo.

Relazione tra i tre guna

Le tre forze non agiscono separatamente, ma formano
un equilibrio dinamico in continua interazione. Questa
relazione si manifesta attraverso un ciclo perpetuo di
oscillazioni, in cui compressione ed espansione si alternano in
perfetta armonia.

Rajas svolge un ruolo centrale, regolando il rapporto
tra Thamas e Sattva e garantendo che il sistema mantenga la
sua coerenza vibrazionale, evitando dispersione di energia.
Questo processo ciclico e autosimile struttura la realta su

59



molteplici livelli, dalla Singolarita alle particelle subatomiche,
fino alla struttura cosmica.

Visualizzazioni e riflessioni

Per rendere ancora piu chiara questa dinamica
universale, possiamo osservare alcuni esempi concreti che ne
illustrano il principio in modo intuitivo:

o Un equilibrista che cammina su una fune tesa
La stabilita dell’equilibrista dipende dall’alternanza dei
movimenti del corpo. Se si inclina troppo da un lato, deve
compensare dall’altro per mantenere I'equilibrio. Allo stesso
modo, le tre forze (Thamas, Rajas e Sattva) si regolano a
vicenda, impedendo che una prevalga in modo assoluto sulle
altre. Rajas funge da principio di regolazione, facilitando il
continuo adattamento tra espansione (Sattva) e compressione
(Thamas), garantendo una stabilita dinamica.

o I respiro alternato di inspirazione ed
espirazione: il respiro segue un ritmo costante: I'inspirazione
espande i polmoni (Saztva), mentre Pespirazione li contrae
(Thamas). La regolazione tra questi due movimenti ¢ gestita
dal Rajas, che mantiene il ciclo armonico. Senza questa
alternanza, i processo vitale si interromperebbe.
Analogamente, senza il bilanciamento tra i tre guna, la
struttura spaziale perderebbe la sua coerenza autosimile.

o Un sistema di ingranaggi interconnessi
In un meccanismo di ingranaggi, ciascuna ruota dentata
trasmette il movimento alle altre, creando un’interdipendenza
tra le parti. Se un ingranaggio si blocca, l'intero sistema si
arresta. Thamas, Rajas e Sattva funzionano in modo simile: il
loro equilibrio assicura il funzionamento perpetuo dello
Spazio, evitando che l'energia si disperda o si accumuli in

60



modo caotico. Tuttavia, mentre un sistema di ingranagei ¢
puramente meccanico, lo Spazio ¢ un sistema vibrazionale,
nel quale la  regolazione delle forze avviene
attraverso autosimilarita e coerenza dinamica.

Se questo estratto ti & piaciuto e vuoi continuare ad
approfondire, puoi acquistare il libro completo su Amazon
Andrea Pangos su Amazon

Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos, oppure
organizzarne uno nella tua citta o su Zoom?
Scrivi a: andreapangoscorsi@gmail.com

61


https://www.amazon.it/stores/Andrea-Pangos/author/B0F2H27DQJ?ref=ap_rdr&isDramIntegrated=true&shoppingPortalEnabled=true

	Un’opera fondata su antichi insegnamenti, che esplora la Trinità come principio fondante della realtà, unificando scienza e spiritualità in una viva visione olografica, in cui lo Spazio si rivela oscillatore perpetuo di Sé in Sé: l’Essere e il Suo App...
	Libri pubblicati
	La correlazione tra i concetti cabalistici di Ain, Ain Soph e Ain Soph Aur, la Trimurti dell'induismo e il concetto di Santissima Trinità cristiana apre una prospettiva unica sull'esplorazione dell'essenza dell'esistenza.
	Nel suo libro Secret of Sankhya: Acme of Scientific Unification, l'astrofisico indiano Ganesan Srinivasan offre una reinterpretazione rivoluzionaria del Sankhyakarika. Impiegando equazioni assiomatiche reali, fornisce un'interpretazione scientifica de...
	Pur presentando parallelismi con la scienza, questo  libro, Lo Spazio Uno e Trino – La Trinità e la struttura della Totalità Olografica, può essere compreso anche senza approfondire gli aspetti matematici e scientifici. È un testo che si presta anche ...
	Per facilitare questa comprensione, il libro utilizza analogie, visualizzazioni, esempi e metafore che aiutano il lettore a entrare nei processi in modo intuitivo e diretto. Questa doppia chiave di lettura – scientifica e meditativa – permette di avvi...

	Spazio Uno e Trino
	I Quattro del Sankhya
	Mulaprakriti
	Testi sacri e struttura olografica
	Mente olografica
	Spirito e materia
	Mulaprakriti, o Materia Radice, è l'unità fondamentale che costituisce sia lo Spirito sia la materia intesa in senso ordinario, cioè come realtà fisica dotata di estensione, massa ed energia. Questi due aspetti sono diverse configurazioni dello stess...

	Il Substrato:
	il Corpo della Trinità
	Substrato e TV
	La TV come strumento di consapevolezza
	La realtà è sempre con voi;
	non è necessario aspettare per
	essere ciò che voi siete.
	Cavalli e pixel

	Esagono Sankhya
	Spiritualizzazione del corpo fisico
	L’automa morale
	Eva e Lilith
	Sattva (Attività radiante ed espansiva)
	Sattva rappresenta il principio di espansione e propagazione radiante dell’energia. È la forza responsabile della diffusione dell’energia. Se non regolata dalle modalità di Thamas (compressione) e Rajas (risonanza), l’oscillazione Mulaprakriti si espr...
	L’espressione matematica di Sattva è:
	Visualizzazioni e riflessioni
	Visualizzazioni e riflessioni


