
Anteprima gratuita – primi capitoli 
 

 
 

Perdonare non è dimenticare, 
è rendere il ricordo Amore. 

 

  



 
 
 
 

Trasformare il rancore in Perdono 
Una guida olistica per superare rabbia, ferite emotive e 

blocchi personali, ritrovando la pace interiore 
 

Andrea Pangos 
 
 

Anteprima gratuita – primi capitoli 
 
 
 

www.andreapangos.org 
 

andreapangos@gmail.com 
 

Terza edizione: febbraio 2024 
 

Copyright © 2024 Andrea Pangos 
 

  

http://www.andreapangos.org/
mailto:andreapangos@gmail.com


 
SOMMARIO 
TRASFORMARE IL RANCORE IN PERDONO 6 
VIA VERSO IL PERDONO 8 
IL RANCORE (PRIMA PARTE) 17 
TUTTO È GIÀ ILLUMINATO-RISOLTO-GUARITO PER TUTTO 36 
DECISIONE DI PERDONARE 39 
I SEI MECCANISMI DI PRESUNTA AUTODIFESA 50 
CAMMINARE NELLA LUCE 57 
IL RANCORE (SECONDA PARTE) 59 
RAGGIO DI LUCE E AMORE 70 
IL PERDONO 72 
IL PUNTO DI PERDONO 81 
PUNTO DEL PERDONO 82 
AMORE E BEATITUDINE 86 
PERDONO E IDENTITÀ 89 
UMANIZZAZIONE 94 
RISENTIMENTO 100 
VERGOGNA 105 
LAVAGNA DEL PERDONO 108 
RANCORE, PERDONO E DIO 110 
FAMIGLIA 115 
FELICITÀ E SOFFERENZA 124 
EMPATIA E PERDONO 127 
GRATITUDINE 138 
IRA E RABBIA 140 
PERDONO E ACCETTAZIONE 156 
RANCORE E GIUSTIZIA 168 
PERDONO E VENDETTA 175 
MECCANISMO DEL RANCORE E CORPO FISICO 182 
LA VIA DEL PERDONO 188 
METODO PER TRASFORMARE IL RANCORE IN PERDONO 189 
  



Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos o organizzarne uno 
nella tua città o tramite Zoom?  

andreapangoscorsi@gmail.com 

 

 

 

Andrea Pangos è un ricercatore spirituale, autore e 
formatore attivo da quasi 25 anni, impegnato nella crescita 
interiore, nella trasformazione della coscienza e nella guarigione 
emozionale e spirituale. 

Libri pubblicati 

Andrea Pangos è autore di oltre 20 opere dedicate alla 
consapevolezza, alla guarigione interiore, alla Cabala, all’Induismo e 
all’approccio scientifico alla spiritualità, tra cui: 

1. Il Cavaliere delle Energie 
2. Eternamente Qua 
3. Amare 
4. Trasformare il rancore in Perdono 
5. Tutto è già Illuminato – Risolto – Guarito per Tutto 
6. Coscienza, Spiritualità e Scienza 
7. Zero a Zero 



8. Karma e Incarnazione 
9. Mente la mente? 
10. Guarire dai traumi dal concepimento alla nascita 
11. Seguire la via del Cuore 
12. Illuminare e guarire le 5 ferite dell’infanzia 
13. OceanOnda 
14. Oltre la colpa: Vivere liberi 
15. Le Tre Chiavi per la Trasformazione Autentica 
16. Tu Amore Senzatempo 
17. Il Codice Segreto della Cabala 
18. Lo Spazio Uno e Trino 
19. Il Segreto della Luce nella Cabala 
20. A Immagine di Dio – Adam Kadmon e la Danza di ParaShiva e 

ParaShakti 

  



Trasformare il rancore in Perdono 
 

 Perdonare: rendere il ricordo Amore 
 Lo scopo principale di questo libro è favorire il Perdono 
aiutando il lettore a realizzare un antidoto interiore per il 
meccanismo del rancore.  
 Il rancore sarà trattato come insegnamento da 
trascendere per donare maggior significato alla vita.  
 

Perdonare non significa dimenticare, 
perdonare è rendere il ricordo Amore. 

 
 Il Perdono è una soluzione dell’incessante tendere 
dell’Amore a farsi strada in noi.  Voler perdonare è tendere la 
mano all’Amore che ci viene incontro interiormente.  
 

Provare rancore è negarsi all’Amore. 
Perdonare è benedirsi. 

 
 Possiamo ritenere di avere mille ragioni per produrre 
rancore. Sono però molto più profonde le ragioni per cui 
dobbiamo volgerci verso il perdono. Per essere veramente 
dalla parte del giusto dobbiamo fare la cosa giusta: guarire dal 
rancore. Il rancore fa male ed essere malati non è sano.  

Dobbiamo valorizzarci percorrendo la via verso il 
perdono, non subire il culto dell’autodistruzione.  Abbiamo il 
diritto a essere felici e sani. Tra le varie certezze sul rancore e 
sul Perdono c’è la verità che il rancore fa male e il Perdono 
bene. 

 
Mi voglio bene? 

 



Il meccanismo del rancore impedisce l’autenticità 
esistenziale: Vita Vera. Abituati alla sopravvivenza la si 
scambia per vita.  

 
Sto vivendo la vita che voglio oppure 

sto sopravvivendo perché devo? 
 

La vita che voglio è veramente 
la migliore per me? 

 
Per me chi? 
Chi sono? 



Via verso il perdono 
 

 Vie e Perdono  
 Dobbiamo distinguere il Perdono dalla via verso il 
Perdono e questa dalla via del perdono.  
 La via verso il Perdono è il percorso verso il punto di 
perdono.  
 Il punto di Perdono è il momento del presentarsi del 
perdono. 
 Il Perdono è la realizzazione della via verso il perdono. 
 La via del Perdono è la serie di processi umanizzanti 
scaturiti dal presentarsi del perdono.  
 

Mi apro a essere via sempre migliore verso il Perdono. 
 

Mi apro a riconoscere il punto di Perdono. 
 

Mi apro al manifestarsi del Perdono. 
 

Mi apro alla realizzazione della via del Perdono. 
 

Le affermazioni meditative o le preghiere scritte in 
corsivo possono essere utilizzate per meditare: in modo 
appartato, durante le attività quotidiane oppure prima di 
addormentarsi. Si possono fare anche durante la lettura per 
meglio integrare la parte teorica del libro. 

Si abbassano le palpebre, si esprime l’affermazione 
meditativa e si rimane concentrati per un minuto o più. 

Informazioni dettagliate si trovano nel capitolo finale: 
Metodo per trasformare il rancore in perdono.  

 
Via verso il perdono 

 La via verso il Perdono è la preparazione al perdono. È 
il pellegrinaggio verso il punto di perdono.  Percorrere la via 



verso il Perdono è anche maturare la capacità di aprire il cuore 
al perdono: accoglierlo nello spazio occupato dal rancore.  
 La via verso il Perdono è anche diminuzione del rancore, 
il momento del Perdono è la scomparsa del rancore.  
 La via verso il Perdono parte dal basso e si eleva. Il 
Perdono scaturisce dall’alto e rende superiore l’ambito che 
prima era inferiore. Espresso diversamente: le circostanze che 
prima erano questione di conflittualità sono poi sperimentate 
con amore1.    
 La via verso il Perdono è assertività alla ricerca 
dell’assertività suprema di cui il Perdono è espressione.  
 La via verso il Perdono è nell’ambito dell’arbitrio ben 
fruito. Il Perdono invece è questione, o perlomeno soglia, di 
libero arbitrio. 
 La via verso il Perdono è con sforzo, il Perdono senza. È 
spontaneità. Lo sforzo qualitativo porta all’assenza di sforzo. 
Superare i vari strati del meccanismo del rancore è fare in 
modo che si presenti la spontaneità chiamata perdono. La 
realizzazione della capacità di favorire il Perdono è un’attività 
intenzionale. Il Perdono si manifesta invece spontaneamente 
grazie all’intenzionalità precedente. Il Perdono fa comunque 
parte di un’intenzionalità di tipo superiore.  
 La via verso il Perdono fa parte del percorso verso 
l’indipendenza. Il rancore è un forte segnale di dipendenza 
negativa: attaccamento. Le dipendenze positive sono quelle che 
aiutano. Le dipendenze negative danneggiano: si tratta di 
attaccamenti. Le dipendenze positive possono passare al rango 
di attaccamenti.  

La via verso il Perdono è migliorare il volere, il sentire, 
il pensare e il fare. Avvicinarsi al punto di Perdono aumenta la 
chiarezza, anche se possono esserci fasi di maggior confusione 
causata da purificazione e consapevolizzazione. 

 
1 Va tenuto presente che il Perdono scaturisce dall’Amore. 



La via verso il Perdono è un sacrificio: sacrificarsi 
significa rendersi sacri.  Sacrificio: dal latino sacrificium, sacer 
+ facere, "rendere sacro". Sacrificarsi è superare l’inferiore per 
riconoscerSi Superiormente.  

La via verso il Perdono è liberazione dalla sofferenza 
degenerativa, da non confondere con l’afflizione umanizzante 
conseguenza di purificazione e consapevolizzazione. 

La via verso il Perdono porta dal dover volere, al voler 
volere al poter volere. Il rancore fa parte del dover “volere”, 
vale a dire del dover subire il rancore. Percorrersi come via 
verso il Perdono è anche voler volere il Perdono (o 
semplicemente: volere il perdono). Il Perdono è invece 
nell’ambito del poter volere, ovvero del poter potere perché si 
è capaci di perdonare.  

La via verso il Perdono è questione di responsabilità: 
essere risposta sempre migliore al conflitto che danneggia noi 
stessi e altri. 

La via verso il Perdono è anche liberazione dall’idea di 
punire altri attraverso il nostro rancore, oppure stimolando il 
loro.  

La via verso il perdono è il superamento del culto della 
colpevolizzazione. Dobbiamo consapevolizzare sempre e 
colpevolizzare mai.   

La via verso il perdono è apertura all’accettazione di sé 
stessi e di altri.  

La via verso il Perdono porta a vedere meglio la 
situazione, non a dimenticare l’offesa (o presunta tale). 
Percorrere la via verso il Perdono è anche interpretare meglio 
(meno soggettivamente) l’evento che si ritiene essere alla base 
del rancore.  

La via verso il Perdono è un qualcosa che ci 
proponiamo e attuiamo. Il Perdono è invece qualcosa che si 
presenta a noi ricercatori del perdono. Il Perdono non è però 
qualcosa di diverso da noi: non possiamo fare esperienza di ciò 



che non siamo. Il Perdono fa parte della parte superiore di noi 
stessi che tende la mano a parti di noi in cerca di soluzione. La 
via verso il Perdono è ricerca di soluzioni. Il Perdono è la 
soluzione al rancore che si presenta una volta realizzata la 
massa critica di processi sulla via verso il perdono.   
 La via verso il Perdono è affrancamento dalla nostra e 
altrui distruttività. Percorrerla è guadagnare la perdita di 
negatività. 
 La via verso il Perdono fa parte del miglioramento 
dell’Io, pertanto è anche superamento dell’egoismo.  
 La via del Perdono è un aspetto del processo di 
sincronizzazione delle tre modalità vibrazionali (coesione, 
risonanza ed espansione) per realizzare stati via più coerenti, il 
che rappresenta l’essenza dell’umanizzazione.   
 La via verso il Perdono può portare a comprendere che 
ci eravamo offesi (o meglio: abbiamo subito il meccanismo 
dell’offesa) per qualcosa che non era un'ingiustizia (oppure: 
offesa), ma solo l’abbiamo ritenuta tale. 

La via verso il Perdono è primariamente (non solo) un 
viaggio interiore: percorrere la via del Perdono è percorrersi 
bene. Percorrere la via verso il Perdono ha lo stesso significato 
di: percorrersi come via verso il perdono. Percorrersi come via 
verso il Perdono è meglio governarsi: essere più umani. La via 
verso il Perdono è il cammino verso maggior umanità. 

La via verso il Perdono è un aspetto del percorso verso 
la Verità – Libertà. Percorso che si realizza, perlomeno 
temporaneamente, ogniqualvolta si presenta la Prospettiva 
Identità (vedi il capitolo sull’Identità).   

 
Mi apro al superamento 

dei meccanismi distruttivi. 
 

Chiedo all’Origine l’aumento 
infinito della creatività. 



 
Chiedo al Bene Assoluto la soluzione 

chiave e integrale per la via verso il perdono. 
 

Mi apro a tutte le soluzioni e guarigioni 
per realizzarmi come via verso il perdono.   

 
Iniziare la via verso il perdono 
Iniziare la via verso il Perdono non è negare il male 

subito. Negare il male è farsi male. Bisogna riconoscere di 
essere stati feriti e non mettere la maschera del: tanto non mi 
ha fatto niente; non mi può nulla; sono invulnerabile; chi se ne 
importa.  

 
Mi apro a riconoscere e trascendere tutte le maschere. 

 
Iniziare la via del Perdono è anche aiutare altri: più 

siamo liberi dal peggio e più possiamo condividere il meglio. 
Percorrersi come via del Perdono è liberarsi da un aggressore: 
noi stessi.  
 Iniziare la via verso il Perdono è d’obbligo per chi vuole 
volersi bene concretamente, non solo a parole. Tendere al 
Perdono è un aspetto del tendere alla felicità.  Volere la felicità 
senza aprirsi al Perdono indica incoerenza. Desiderare la 
felicità covando rancore è simile all’aspettarsi un buon raccolto 
da semi marci. Il rancore esclude la felicità. Se proviamo 
piacere (che non è la felicità) nel provare rancore dobbiamo 
essere consapevoli che non è un problema di poco conto, anzi.  
 

Mi apro alla realizzazione del campo della felicità. 
 

Iniziare la via verso il Perdono non è mai una scelta 
sbagliata: la guarigione non può essere un male. Il rancore è 
una malattia.  



 
Cosa farei sapendo di essere affetta-o 

da una grave malattia fisica? 
 

Sono immune dalla somatizzazione? 
 

Bastone o carota?  
Si può voler-dover iniziare la via verso il Perdono per 

due motivi. Perché: 
- non si riesce più a sopportare il peso del rancore;  
- perché si sente che si tratta di un atto morale, la cosa 

giusta da fare; una vera esigenza.  
Il primo caso appartiene al metodo del bastone, il 

secondo al metodo della carota.  
Nel primo caso possiamo dire che è la sofferenza 

degenerativa a chiamare il Perdono in aiuto. Si tratta di 
un’impellenza forzata dalla pesantezza della situazione, che 
diventa una coercizione più potente dell’inerzia causata dal 
blocco basato sul rancore. 

 
Perché non anticipare i tempi 

risparmiandosi sofferenza degenerativa? 
 
 La necessità di iniziare la via verso il Perdono può 
derivare da una patologia concreata proprio dal rancore. La via 
verso il Perdono è spesso una medicina fondamentale per la 
guarigione fisica. Ecco una ragione in più per iniziare subito la 
via verso il perdono, prima che si presentino complicazioni 
irrisolvibili. 
 

Meglio la via del Perdono ora 
o una patologia fisica domani? 

 



Nel secondo caso si tratta invece del Perdono che 
chiama dalla profondità di noi stessi. Si tratta anche di due 
aspetti dell’“inizio”2 della ricerca spirituale: la modalità 
coercizione (a causa di un problema, di una malattia grave, di 
grave disagio emozionale) e la modalità vocazione. 

 
Affido consapevolmente il rancore all’Amore. 

 
 Nobilitare il passato 

Percorrere la via verso il Perdono non significa girare le 
spalle al passato, anzi: è voler nobilitarlo guardandolo 
consapevolmente. Subire il rancore è ripercorrere ciclicamente 
il passato, in automatico. Il passato possiamo vederlo bene 
solo dal presente. Non possiamo osservare nitidamente il 
fiume se intrappolati nei suoi vortici. Dobbiamo uscire a riva e 
osservarlo fermamente. Nuotare nel passato può significare 
affogare in ciò che è stato. Solo la terra ferma è ferma: il 
Presente è la postazione di osservazione obbiettiva.  

 
Chiedo al Bene Assoluto la 

valorizzazione massima del passato. 
 

 
Non possiamo liberarci dal nostro passato perché è 

parte di noi. Voler liberarsi dal passato è come voler negare 
l'evidenza dei fatti. Non ci resta che riconoscere il giusto 
significato di ciò che è stato, aumentando il grado di 
consapevolezza.  Il passato va visto come risorsa per migliori 
soluzioni evolutive. Non esiste liberazione del passato, ma 
possiamo elevarlo a ruolo di grande insegnamento.  

Mi apro a riconoscere i significati umanizzanti del passato. 
 

 
2 “Inizio” è virgolettato perché la ricerca spirituale non è iniziata in questa vita. 



Rancore e stress 
Il rancore è tensione. Percorrersi come via verso il 

Perdono è liberarsi dallo stress. 
Bisogna però tener conto che andando verso il Perdono 

ci possono (anzi: ci sono) fasi in cui la tensione sembra 
aumentare. A causa di purificazione e consapevolizzazione si 
riconosce la tensione prima rimasta nell’ombra. 

Sulla via verso il Perdono gli elementi del 
meccanismo del rancore possono cioè sembrare 
acutizzarsi.  In verità si è più consapevoli dei processi, si 
notano anche quelli che prima vigevano non riconosciuti. 
È un fenomeno positivo dovuto soprattutto all’essere più 
sensibili ai propri e altrui processi.  
 

Chiedo alla Pace la neutralizzazione 
delle cause e delle conseguenze dello stress.  

 
 La neutralizzazione non va intesa come negazione, 
rimozione o rimozione. Ben attuata questa preghiera aiuta a 
riconoscere lo stress e le sue cause e conseguenze.   

 
Indipendenza emotiva 
Percorrersi come via verso il Perdono è contribuire alla 

propria indipendenza emotiva. Il rancore è un prodotto del 
passato: il Presente è Amore Assoluto (Beatitudine). La via 
verso il Perdono è quindi anche un tendere a scoprire il 
Presente. È anche voler (fino a poter) scoprirsi Amore 
Assoluto, anche se questo impulso non è riconosciuto 
concettualmente.  

Dobbiamo realizzare la libertà dalle emozioni 
distruttive, anche realizzando sentimenti via più superiori. A 
un certo punto gli stessi vanno però trascesi in nome del 
presentarsi dell’Essere Amore e dell’Essere Beatitudine (vedi il 
capitolo: Amore e Beatitudine).  



L’Essere Amore-Beatitudine rappresenta anche 
l’emancipazione dai sentimenti superiori. Ciò non significa 
negarli, reprimerli. Esprimere sentimenti superiori partendo 
dall’Essere Amore-Beatitudine è l’Umano che si esprime 
attraverso l’umano libero dall’inferiore. 
 

Chiedo all’Amore la soluzione chiave 
e integrale per l’indipendenza emotiva. 

 
Mi apro alla realizzazione dell’antidoto  

Interiore per le emozioni distruttive. 
 
Volere il massimo bene per tutti  
Volere (inizialmente solo desiderare) il massimo bene 

per tutti è un modo per aiutare sé stessi e altri.  
Volere il massimo bene per tutti è anche un modo per 

volere il massimo bene per sé stessi.   
Volere il massimo bene per tutti è in linea con i processi 

Superiori: infine i processi manifesti sono destinati a essere 
reintegrati nello Stato Basilare che è la Base del Bene Assoluto. 
Lo Stato Basilare può essere chiamato anche Stato Originale.   

 Nel caso del rancore augurare il massimo bene 
possibile all’offensore toglie energia e spazio ai processi 
distruttivi, in ambedue le direzioni: la legge di risonanza non è 
un optional. 
 

Sono aperta-o alla realizzazione interiore 
del massimo bene possibile. 

 
Sono aperta-o alla realizzazione esteriore 

del massimo bene possibile. 
 

 
 



Il rancore  

(prima parte) 
 
 Funzione del rancore  

Essendo tutto ciò che è per la Totalità non esiste il 
superfluo3. Se una cosa fosse superflua lo sarebbe l’intera 
totalità. Alcuni elementi sono temporanei e altri duraturi, ma 
tutto ha la sua funzione nell’Equilibrio chiamato Totalità. Tra 
l’altro se vi fosse il superfluo dovrebbe essere smaltito da 
qualche parte. Dove non esistendo altro che la Totalità?  

Il meccanismo del rancore non può pertanto essere 
superfluo. In quanto facente parte del cosmo anch’esso è una 
funzione cosmica. Non necessaria in senso assoluto, ma la sua 
esistenza indica la sua necessarietà, perlomeno relativa.  
 

Qual è la funzione del meccanismo del rancore? 
 

Come è giusto intenderlo? 
 

Il meccanismo del rancore è: 
- una necessità, ciò che c’è non può non esserci;  
- un problema, sennò non si sarebbe alla ricerca di 

soluzioni per guarire dal meccanismo del rancore; 
- un’opportunità, quando è inteso come spinta 

umanizzante.  
 
Il rancore 
Il rancore è essenzialmente ira persistente derivante dalla 

sensazione-interpretazione (corretta o sbagliata) di aver subito 

 
3 Ogni processo ha la sua funzione. Non ci può essere cosa estranea alla Totalità 
che è anche funzione di per sé o funzione di sé.  

 



un’ingiustizia: maltrattamenti, insulti, inganni, fiducia mal 
riposta ecc.  
 Il rancore può essere caratterizzato dal desiderio di 
rivalsa e dal senso di impotenza, anche perché non si riesce a 
ottenere ciò che si ritiene essere giustizia.  
 Il rancore è un modo per scaricare su altri la propria ira-
rabbia (non solo quella specifica legata al rancore) usandoli 
come schermo per le proprie proiezioni. Provare rancore 
significa anche essere succubi delle proprie proiezioni 
distruttive. Nota: ira-rabbia che non è nemmeno propria-
nostra perché non è nostra, ma è un qualcosa che ci possiede. 
Nostro è solo ciò che è amministriamo consapevolmente. Ci 
sono cose che pensiamo di amministrare, mentre si tratta di 
consuetudini meccaniche inserite in ingranaggi più grandi. A 
ogni modo, il fatto che la rabbia non è nostra (nel senso che 
ne siamo posseduti) non deve far pensare che non è questione 
nostra. È un nostro problema e soltanto noi possiamo 
risolverlo: nessuno può essere noi al posto nostro.     

Il rancore è una reazione all'offesa subita. È però anche 
un'offesa che facciamo (leggi: subiamo il meccanismo 
distruttivo) a noi stessi e alla vita in generale. Il rancore è 
sempre portatore di distruzione-negazione della vita.  

Il rancore è una maledizione per noi stessi e per altri. 
Maledire interiormente ed esteriormente (leggi: pensare male 
di sé stessi e altri) è un sintomo del meccanismo del rancore. 
Chi è in pace con sé stesso e il mondo benedice sempre.  

Il rancore è un aspetto dell’inferno interiore: l’ambito 
dove regna il caos perché non siamo presenti per fare ordine. 
Il rancore occupa una porzione del nostro spazio esistenziale 
non (ancora) amministrato dall’Io.  

Il rancore può sfociare in disprezzo, ovvero: può essere 
considerato come forma di disprezzo.  
 

Mi assumo la responsabilità 



per guarire dal rancore. 
 

Mi apro alla realizzazione della 
struttura interiore per guarire dal rancore. 

 
 Nota: la formulazione: Mi assumo la responsabilità 
per…, significa: voglio essere risposta giusta per….  

 
 Ragione e torto 
 Il rancore è un modo irragionevole di porsi verso sé 
stessi: si cerca giustizia (o presunta tale) essendo ingiusti verso 
sé. Per precisione: il rancore non è un modo di porsi verso sé 
stessi perché è un subire dinamiche distruttive. Essendone 
capaci non ci faremmo del male. Essere autodistruttivi significa 
subire il male. Pertanto, non è nemmeno autodistruttivi: ciò 
non toglie che si è comunque soggetti alla distruttività. La 
consapevolezza è sempre realizzazione del bene.   
 Il rancore indica anche il desiderio lecito di aver ragione. 
Producendo (leggi: subendo la produzione) di rancore 
facciamo però un torto a noi stessi.  Le dinamiche del rancore 
sono anche un interminabile discutere con sé stessi. Discutere 
(con sé stessi o altri) è un ottimo modo per sprecare energia e 
impedirsi l’emersione di stati esistenziali superiori. Spesso si 
discute, perché, come viene spesso detto: si vuole avere 
ragione. Domanda da porsi in cerca di risposte illuminanti:  
 

Chi vuole avere ragione quando 
discutiamo con noi stessi? 

 
Chi è l’altro nel caso di 

discussione con sé stessi? 
 

Non sarà che non discutiamo con noi stessi, 
ma subiamo impotenti un conflitto interiore? 



 
 Nota: la discussione non va confusa con il dialogo 
interiore consapevole. 

Ragione e torto esistono a prescindere dalle reazioni 
altrui. Se abbiamo ragione abbiamo ragione, se siamo in torto 
siamo in torto. Gli altri possono confermarci o negarci di aver 
ragione o torto, ma soltanto se sono in grado di farlo perché 
hanno compreso la questione espressa. Aver ragione significa 
esprimere la verità esistente a prescindere. Avere torto significa 
mentire, anche non intenzionalmente: immaginare di sapere è 
profondo ignorare. Dare ragione a chi ha torto significa 
illuderlo, negare la ragione di chi afferma verità è mentire.  
Voler aver ragione significa voler poter esprimere verità.  
 La ragione sta dalla parte di chi ragiona giustamente. Non 
perché la racconta apparentemente meglio, ma perché i suoi 
ragionamenti sono veritieri. Manipolare con successo non 
significa aver ragione, anche se i fatti sembrano dar ragione, 
perché ottenuto il voluto manipolando.  

Rinunciare al bisogno di aver ragione significa voler 
essere irragionevoli. È bene rinunciare al bisogno che gli altri 
ci diano ragione, ma dobbiamo fare in modo da essere sempre 
più profondamente ragionevoli. Come anticipato, seppur in 
modo leggermente diverso: aver ragione significa 
semplicemente esprimere la verità, che è tale a prescindere 
dell’interpretazione altrui delle nostre parole.   
 Il ragionamento è arte molto meno diffusa di ciò che si 
ritiene in generale. In generale non si ragiona in modo 
sufficientemente profondo, consapevole, complesso, per 
sintetizzare giustamente. Dalla prospettiva dell’umanizzazione 
l’aumento della qualità del ragionamento esige l’aumento del 
grado di consapevolezza, non soltanto l’acquisizione e la 
miglior combinazione di nozioni. Umanizzandoci con qualità 
possiamo comprendere molte cose che prima riuscivamo a 
concettualizzare senza però comprendere, perché i concetti 



non erano nobilitati dal grado di consapevolezza necessario 
per integrarli, comprendere veramente, anche grazie al sentire 
qualitativo.  
 

Affido consapevolmente tutti gli abbagli alla Verità. 
 

Mi apro a realizzare la capacità di esprimere verità. 
 

Mi apro alla capacità di argomentare 
in modo ampio e non superfluo. 

 
Mi apro a realizzare la capacità di sintesi. 

 
Azione e reazione  

 In genere il rancore viene collegato a eventi esterni. La 
ragione principale del rancore è però interiore. Proviamo 
rancore perché non siamo capaci di gestire la situazione: 
subiamo la reattività. “Reagire” non è agire; la parola reagire è 
virgolettata proprio perché non si tratta nemmeno di reagire, 
ma di subire la reattività.  
 La reattività è la modalità dell’inconsapevolezza. L’azione 
esige un alto grado di consapevolezza. L’inconsapevolezza 
interpreta la reazione come azione: vedere l’automaticità (i 
meccanismi) esige la necessaria consapevolezza. Per agire 
bisogna superare la reattività-meccanicità.  
 Subire la “propria”4 reattività a causa del mal 
comportamento altrui significa maltrattarsi. Il mal 
comportamento dell’altro è un suo problema di 
inconsapevolezza, ignoranza. Non dobbiamo subirlo come 
nostra problematica reagendo (leggi: subendo la reattività) con 
offesa a offesa, negativamente a negatività.  

 
4 “Propria” è virgolettato perché non è nostra. La reattività ci possiede; inoltre è impropria 
perché non in linea con l’Umano. 



 Conoscersi meglio permette di meglio comprendere 
l’ignoranza altrui e questo permette anche di rispettare i suoi 
limiti. L’intelligenza è anche la facoltà di rilevare interpretare 
giustamente la situazione e agire giustamente. La qualità con 
cui rispondiamo agli eventi esteriori è uno dei modi per testare 
il nostro grado di consapevolezza. Passare dal reagire all’agire 
è un passaggio evolutivo fondamentale.  
 La persona verso cui si prova rancore non è l’autore dello 
stesso. L’autore siamo noi stessi. Anzi no: il rancore è una forza 
distruttiva che subiamo interiormente.  Osservando 
giustamente scopriamo che siamo vittime della negatività: 
pseudo autori del rancore che ci usa come propria base 
esistenziale perché mancanti della necessaria consapevolezza. 
Il rancore fa parte degli stati di cui possiamo fantasticare di 
autori. Invece siamo schiavi dell’inferiore.  
 Come inferiore possiamo considerare tutto ciò che non 
è caratterizzato dalla consapevolezza (o dalla Coscienza), 
anche le buone abitudini meccaniche. È inferiore anche perché 
non siamo noi a eseguirle, ma sono programmi che si 
eseguono. Il consapevole esige la presenza dell’io.   
  È utile considerare che ciò che sperimentiamo e 
interpretiamo come esterno fa sempre parte del nostro campo 
esperienziale che in quanto nostro non può essere esterno a 
noi stessi. In questo senso il termine: evento esteriore, è un 
concetto per definire esperienze generate attraverso la 
partecipazione dei cinque organi di senso fisici. Chiaramente 
esiste l’esteriore, che è l’altro da noi. Negare l’esteriore, come 
si fa affermando che il mondo è solo una nostra proiezione, 
significa negare l’esistenza dell’altro da noi ed esprimere che si 
è l’unica esistenza: la totalità. Si tratta chiaramente di un delirio. 
O più semplicemente di ignoranza.  
 

Chiedo al Bene Assoluto tutte le soluzioni 
e guarigioni per superare la reattività.  



 
Mi assumo la responsabilità 

di guarire dall’acidità psichica.   
 

Perché detestarsi? 
 Essendo ogni nostra esperienza parte di noi stessi, 
provare rancore è esserlo in parte.   
 Essenzialmente detestare altri significa detestare parti di 
noi stessi.  Gli altri chiaramente esistono a prescindere dalla 
nostra sperimentazione. Ciò che sperimentiamo-interpretiamo 
come altri sono però l’interpretazione-esperienza definita altri 
prodotta da noi in noi stessi. Ciò che sperimentiamo come altri 
fa parte del nostro campo esperienziale. Provare rancore 
significa impedirsi la pace. La via del Perdono è anche il 
percorso di riconciliamento con parti di noi stessi.  
 

Gli altri sono veramente solo nostre proiezioni? 
Affermare che ciò che sperimentiamo come altri non 

sono gli altri di per sé (perché si tratta di forme prodotte da noi 
stessi in noi stessi) è ben diverso dal dire che gli altri sono solo 
nostre proiezioni: che esistono soltanto nella nostra mente. 

La percezione non andrebbe confusa con l’oggetto su 
cui si basa. Dire che tutto ciò che sperimentiamo avviene in 
noi (perché la nostra sperimentazione-interpretazione non può 
essere esteriore a noi) non significa affermare che non esiste 
un mondo esteriore: altro da noi stessi. Come già scritto, 
affermare che tutto è una nostra proiezione implica la 
convinzione che ci siamo solo noi.  

E poi come potrebbe essere tutto una nostra proiezione 
facendo noi stessi parte del tutto? Anzi (almeno secondo 
questo ragionamento) essendo noi stessi il tutto; chiaramente 
si tratta di immaginazioni basate su presupposti sbagliati.   

Gli altri esistono a prescindere dalla nostra esperienza 
definita altri. Se fossero veramente nostre proiezioni non 



sarebbero nemmeno altri: non sarebbero altro da noi, non 
esisterebbero nemmeno se non come nostra proiezione.   

Se fosse vero che gli altri sono solo proiezioni di 
qualcuno ci sarebbe un unico proiettore e tutti gli altri 
sarebbero proiettati. In questo caso solo uno potrebbe 
affermare che gli altri sono sue proiezioni. Come la mettiamo 
con tutti gli altri che affermano ciò: e come la mettono loro?  

La struttura olografica della totalità significa che ci sono 
innumerevoli ologrammi, non che esiste un solo ologramma 
soltanto. Dio è (anche) il Proiettore Principale, non l’unico 
proiettore: siamo Figli di Dio perché facenti parti della 
Simultaneità senza prima e dopo. Per precisione in quanto 
Controllore Supremo Dio nemmeno proietta: è Controllore 
Supremo perché senza vibrazioni trasmigranti. 

 
Mi apro a riconoscere le verità 

sulla struttura olografica della Totalità. 
 
 

 
Vivificare, non anestetizzare 

 Il rancore è un trauma e come tale va affrontato e risolto. 
Risolvere i traumi implica un profondo lavoro di purificazione 
e consapevolizzazione. Non basta riconoscere il problema, 
bisogna risolverlo.   
 Cercare di convivere con un trauma significa volersi 
specializzare come equilibristi, magari concettualizzando in 
modo da sentire meno la problematica.   
 La vita va vivificata, non anestetizzata. Nemmeno con 
l’intenzione, che potrebbe sembrare positiva, di diventare 
immuni dal dolore. L’intenzione giusta è quella di risolvere 
definitivamente il trauma. I propositi sono molto importanti 
perché determinano la meta, orientano il cammino. Migliori 



propositi favoriscono l’attrazione di strumenti, eventi, persone, 
migliori.  
 Ricordiamoci della massima: la via verso l’inferno è 
lastricata di buone intenzioni. Ci possiamo illudere che le 
nostre intenzioni siano buone, oppure possiamo avere 
intenzioni effettivamente buone, qualitative. Se però ci 
mancano le capacità necessarie, il percorso per realizzarle può 
arrestarsi oppure portare in direzione ben diversa da quella 
designata. È perciò necessario aumentare sia la capacità di 
realizzare le buone intenzioni, sia la capacità di generare 
intenzioni sempre più positive: correlate al valore 
umanizzazione.  
 

Mi apro alla Vivificazione della vita. 
 

Chiedo al Bene Assoluto la realizzazione consapevole 
in tutti i campi fondamentali per me.  

 
Meccanismo del rancore 
Il rancore è l’aspetto fondamentale della struttura del 

rancore che si compone anche di: depressione, ira, paranoie, 
rabbia, ansia, angoscia, vendicatività, vittimismo, carnefice 
interiore, arroganza, superbia, recriminazioni, colpevolizzare, 
punizione, ansia, accusare, angoscia, senso di impotenza, 
frustrazioni, menzogne, attaccamento, blocchi comunicativi ed 
emotivi, difficoltà a farsi valere, rivalsa, mancanza di assertività, 
odio, accidia, risentimento, rammarico e altri fenomeni 
affrontati in questo libro.  

 
Mi apro a riconoscere l’intero spettro 

del meccanismo del rancore. 
 

Mi apro a riconoscere le conseguenze 
del meccanismo del rancore sul corpo fisico. 



 
Mi apro a riconoscere le conseguenze 

del meccanismo del rancore sulla vita emotiva. 
 

Mi apro a riconoscere le conseguenze 
del meccanismo del rancore sul modo di pensare. 

 
Chiedo al Bene Assoluto la neutralizzazione5 delle cause 

e conseguenze del meccanismo del rancore.  
 
Il meccanismo del rancore è un blocco esistenziale. 

Tutto è esistenza, pertanto ogni blocco è necessariamente 
esistenziale. Con il concetto di blocco esistenziale si intende 
però un ostacolo per l’umanizzazione. Ogni blocco superato è 
un passo verso maggior umanità, come lo è anche ogni 
affrontare consapevolmente i blocchi. I blocchi sono 
dinamiche che non vibrano in modo umanizzante. Risolverli 
significa aver sbloccato parti della via verso il Superiore.  

Il meccanismo del rancore è un circolo vizioso. Esserne 
posseduti è essere intrappolati in un labirinto esistenziale.  

Il meccanismo del rancore fa parte del culto della 
violenza.  

Il meccanismo del rancore può rendere l’abbaglio che 
l’evento su cui si si basa il rancore sia per noi il più importante 
tra tutti; in alcuni casi può però esserlo. Più importante anche 
di eventi che osservando obiettivamente sono molto più 
importanti. Il rancore ci obbliga ad ancora maggior 
soggettività, mentre la Verità è questione di obbiettività.    

Il meccanismo del rancore è anche un insieme di traumi 
produttore di ulteriori traumi. Fa parte del copia e incolla 

 
5 Come già spiegato (me è bene ripeterlo): la neutralizzazione non va intesa come 
negazione, rimozione o rimozione. Ben attuata questa preghiera aiuta a riconoscere lo 
stress e le sue cause e conseguenze.   



esistenziale (riguardo l’esistenziale vale il discorso di prima) che 
impedisce creatività, autenticità, libertà.  

Il meccanismo del rancore è un vero e proprio campo 
di battaglia dove i meccanismi distruttivi aumentano in 
potenza, mentre noi soccombiamo senza morire 
“direttamente” a causa loro. Ciò non toglie che il meccanismo 
del rancore favorisce morti premature.  

Il meccanismo del rancore è composto anche dalla 
modalità: false accuse e colpevolizzazioni usate come arma di 
autodifesa. In verità si tratta di autolesionismo.  

 
Che senso ha accusare, attaccare e 

colpevolizzare per evitare di essere feriti, 
dato che così facendo feriamo anche noi stessi? 

 
Cercare di coprire il rumore con altro rumore non è 

portare silenzio.  Nel gioco del calcio l'attacco può forse essere 
la minor difesa, ma la vita ha bisogno di pace-equilibrio, più 
precisamente: di essere pace-equilibrio. 

Il meccanismo del rancore è come un'erba infestante, 
può essere anche curativa. Bisogna però usarla nel modo 
giusto, cioè come indicazione che dobbiamo percorrerci come 
via verso il perdono. 

 
Apro il corpo fisico alla guarigione dal rancore. 

. 
Apro l’attività emozionale alla guarigione dal rancore. 

 
Apro la mente alla guarigione dal rancore. 

 
Affido consapevolmente il 

meccanismo del rancore al Perdono. 
 

           



Ansia e rancore  
Il meccanismo del rancore nutre l’ansia, che a sua volta 

è un aspetto del meccanismo stesso. L’ansia è questione di 
stare allerta. Non essere in pace con sé stessi e altri è di per sé 
uno stato d’allerta.  

L’ansia riguarda essenzialmente ciò che sarà: 
consideriamo che il rancore è legato a un evento del passato 
proiettato nel futuro. La soluzione profonda all’ansia è tendere 
all’essere Presenti Ora.  Per diminuire le possibilità che si 
presenti l’ansia è bene tendere a fare il massimo bene possibile 
attimo per attimo: tendere alla massima consapevolezza 
possibile in ogni circostanza. 
 

Chiedo al Presente di aiutarmi a superare l’ansia. 
 

Mi apro all’aumento infinito del coraggio. 
 

Chiedo al Bene Assoluto la capacità di 
affrontare consapevolmente le situazioni. 

 
Rancore e tradimento 
Il rancore può essere legato al tradimento: per risolvere 

il trauma da tradimento possiamo lavorare sul rancore e per 
risolvere il rancore possiamo lavorare sul trauma del 
tradimento, per esempio con le affermazioni meditative:  

 
Mi apro a tutte le soluzioni e 

guarigioni per il trauma da tradimento. 
 

Chiedo al Bene Assoluto di aiutarmi a 
illuminare e guarire il trauma da tradimento. 

 
 
 



Spirito e Natura 
Provare rancore è naturale perché fa parte della parte 

inferiore della Natura. Lo Spirito è però senza rancore e in 
quanto Spirito noi vogliamo sempre esprimerci con la massima 
qualità possibile. Il rancore è un ostacolo per l’impulso 
spirituale, cioè per l’umanizzazione. Provare rancore significa 
boicottare l’evoluzione, tranne quando il rancore è preso come 
spunto per risolverlo. 

 
Mi apro a discernere lo Spirito dalla Natura. 

 
Mi apro a discernere la Natura dalla natura. 

 
 

 Maggior male esige maggior bene 
 Ci sono casi molto gravi di violenza fisica e psichica che 
producono enorme sofferenza e conseguenze molto pesanti. 
Riguardo a tali casi potrebbe sembrare che non possano essere 
applicati i concetti di questo libro, perché si pensa che una tale 
ingiustizia non si possa o debba perdonare.  
 La regola del bene però non conosce eccezioni: il bene 
fa sempre bene e dobbiamo farci sempre del bene. Più è grave 
il problema, più efficace deve essere la soluzione. Una grave 
patologia esige maggior cura di un semplice raffreddore. A 
mali estremi rimedi estremi. Maggiore è il male, maggiore deve 
essere il bene affinché possa neutralizzarlo. Ricordiamoci che 
la via del Perdono è un bene (che fisiologicamente fa bene), 
mentre il rancore è un male (che per fisiologia fa sempre male).  
 Il danno che abbiamo subito dovrebbe far chiederci:  
 

Perché farmi ulteriormente male 
oltre al male già subito?  

 



 Il fatto è che la sofferenza può essere così forte da 
impedire il percorso verso il perdono. Per amor di sé bisogna 
però fare il possibile per aprire un varco e iniziarlo. 
 Si può ritenere che le ragioni (offese, maltrattamenti) che 
hanno portato al rancore sono ingiustificabili. Vista la gravità 
della situazione ciò è comprensibile. In verità le situazioni sono 
sempre da comprendere altrimenti alimentiamo l’ignoranza 
(più precisamente: si alimenta l’ignoranza): più comprendiamo 
e meno ignoriamo. È importante comprendere 
profondamente anche che dobbiamo farci il massimo bene 
possibile. Lo meritiamo. Essendo il problema il rancore, la 
soluzione non può essere che il Perdono. Essendo il problema 
il trauma: la soluzione è la guarigione dal trauma. Essendo il 
problema il futuro negato o compromesso: la soluzione è 
riappropriarsi del proprio futuro.   
 
   
 Bene Assoluto e bene relativo 
 

Invoco il Bene Assoluto per tutti. 
Che il Bene Assoluto ci guidi. 

Sempre. 
Ora. 

 
 Per diminuire il rischio di fomentare la dualità bene - 
male è bene considerare che non esiste il male assoluto. Ci sono 
solo il bene relativo e il Bene Assoluto. Il bene relativo è tutto 
ciò che non è Bene Assoluto. 
 È indubbio che esistono forze ostacolanti estremamente 
malvagie e distruttive, ma tutto è in funzione dell’evoluzione 
che è un bene. Tutto il manifesto è destinato infine a essere 
reintegrato nell’Immanifesto che è lo Stato Originale 
(Basilare). I sistemi meno coerenti (meno sincronizzati) sono 



obbligati dai sistemi più coerenti a sincronizzarsi, a diventare 
sempre più coerenti.  
 Il Bene Assoluto è basilarmente lo Stato Basilare 
(Immanifesto). Si tratta dello Stato Assolutamente Coerente, 
perciò incorruttibile. Lo spazio si compone di tre modalità 
vibrazionali (coesiva, risonante ed espansiva). Ciascuna deve 
esprimere i suoi potenziali e tutto è obbligato a rimanere in 
equilibrio: non c’è via d’uscita dalla Totalità. Da ciò derivano le 
Tre Intelligenze che governano la Totalità: ovvero il 
funzionamento fondamentale della Totalità si basa sulle Tre 
Intelligenze, ciascuna legata in modo particolare a una 
modalità espressiva (coesione, risonanza, espansione).  
 La Prima Intelligenza presiede allo stato immanifesto 
dove prevale la forza di coesione. Possiamo chiamarla 
Intelligenza della Coesione. Le altre due riguardano il 
manifesto espressione dell’immanifesto. La Seconda 
Intelligenza riguarda la forza di risonanza. La Terza 
Intelligenza invece la forza di espansione. Tutte assieme le Tre 
Esistenze-Intelligenze permettono il funzionamento perfetto 
della Totalità come dinamica senza soluzione di continuità.  
 Il male è ciò che impedisce il funzionamento perfetto, ma 
si tratta comunque di un processo fisiologico della Totalità, 
“soprattutto” se consideriamo la possibilità di arbitrio. 
Semplificando: il male è ciò non si è ancora sincronizzato con 
le modalità (Algoritmi Divini) delle Tre Intelligenze. È però 
destinato a sincronizzarsi perché i sistemi meno coerenti sono 
obbligati a sincronizzarsi con i sistemi più coerenti: ciò li 
obbliga a una trasformazione verso maggior coerenza. Infine, 
tutto il manifesto è reintegrato nell’Immanifesto, da dove 
anche deriva. È bene essere consapevoli che l’Identità (non 
l’Io) che siamo fa parte dell’Immanifesto. Inoltre, noi stessi 
siamo un’Esistenza-Intelligenza Trina (fatta a immagine e 
somiglianza di Dio): umanizzarsi è anche (se non soprattutto) 



realizzare il perfetto funzionamento Trino in tutto il Nostro 
esprimerci.  
 Il Bene Assoluto ha quindi tre aspetti rappresentati 
essenzialmente dalla Tre Intelligenze, ciascuna delle quali ha il 
Proprio Regno. Si tratta di ciò è definito anche come Dio Uno 
e Trino.  
 

Mi apro alla realizzazione interiore 
della preghiera del Bene Assoluto. 

 
Mi apro alla realizzazione esteriore 
della preghiera del Bene Assoluto. 

 
 Bisogna alimentare il bene, non combattere il male. 
Combattere il male significa subirne maggiormente l’influsso: 
bisogna focalizzarsi sul bene in modo che possa presentarsi il 
Bene Assoluto. In sintesi: nutrire il bene significa umanizzarsi. 
Dobbiamo tendere a essere bene sempre maggiore per noi 
stessi e altri.  
 Realizzare il bene significa essere massimamente 
consapevoli, mentre “essere inconsapevoli” (leggi: subire 
l’inconsapevolezza) significa anche essere presi dal male.   
 Lo scopo è illuminare, non sconfiggere. Superare il 
meccanismo del rancore significa anche portare luce dove 
prima non c’era; la meccanicità-inconsapevolezza può esistere 
senza luce.    
 

Mi apro a maturare la capacità di 
Discernere il bene dal male6. 

 
Sono aperta-o a realizzarmi come bene sempre maggiore.  

 
6 Essenzialmente si tratta del discernere ciò che è direttamente evolutivo da ciò che non lo 
è. Espresso diversamente: si tratta del comprendere la qualità evolutiva dei fenomeni in 
questione. 



 
Mi apro a riconoscere il Bene Assoluto.  

 
Rancore e potere umanizzante  
Il rancore è quasi sempre caratterizzato dalla sensazione 

di impotenza e sempre dall’impotenza: disponendo del potere 
necessario per superarlo non saremmo più succubi del rancore.  
Essere vittime del “proprio” rancore (che non è nemmeno 
nostro perché lo subiamo) significa essere impotenti di fronte 
al “proprio” male.  
 La soluzione è maturare il potere umanizzante, anche 
percorrendosi come via verso il perdono. Il potere 
umanizzante è la capacità di gestire i processi in modo 
umanizzante. La maturazione del potere umanizzante fa essere 
sempre più immuni dal male, da manipolatori interiori ed 
esteriori.  
 Il potere umanizzante è la capacità di realizzare il bene. 
La capacità di generare negatività (distruggere, 
disarmonizzare) può essere fraintesa come potere. Invece, è 
impotenza. Il potere è in funzione dell’umanizzazione. Il 
potere disgregante è impotenza: incapacità di rispettare e 
attuare le vere esigenze. Chi va contro sé stesso subisce il male, 
pertanto nemmeno va contro sé stesso. Chi contraria 
l’umanizzazione è una pedina in mano alle forze ostacolanti 
(nella misura in cui la contraria).   
 

Mi apro alla realizzazione del campo 
di protezione dalle manipolazioni. 

 
Mi apro alla realizzazione della 

struttura interiore del Potere umanizzante. 
 

Chiedo al Bene Assoluto di darmi 
la forza di superare le forze ostacolanti.  



 
Comprendersi, non offendersi  
Il rancore fa parte fa parte dell’offendere, il Perdono è 

frutto di maggior comprendere.  
 Offendersi è, come dice il verbo stesso: offendere sé 
stessi.   
 Offendersi è subire la reattività, quindi non è nemmeno 
un offendersi.  
 Offendersi è non rispettarsi: non rispettare la propria 
salute fisica, emozionale, mentale.  
 Offendersi è non rispettare l’impulso del Superiore7 che 
Siamo: l’offendersi nutre l’inferiore.  
 Offendersi è negarsi un futuro migliore.   
 Offendersi è murarsi con i propri conflitti: abbiamo 
bisogno di comprensione, apertura, non di chiusura.  
 Offendersi è simile al processo del venir contagiati. La 
fonte del contagio è esteriore, ma il laboratorio in cui si 
sviluppa la malattia siamo noi stessi.  
 Non offendersi non significa fare finta che non è 
successo niente, nel senso di reprimere, negare o rimuovere.  
Vuole dire essere consapevoli delle offese subite, ma far 
prevalere l’azione consapevole sulla reattività. 
 

Chiedo alla Luce Originale di 
mostrarmi i meccanismi dell’offendermi. 

 
Mi assumo la responsabilità 
di guarire dall’offendermi. 

 
 Rancore - tumore 
 Può essere utile ricordarsi che rancore fa anche rima con: 
tumore, giusto per rendere l’importanza della prevenzione 

 
7 Come Superiore si intendono anche gli influssi direttamente evolutivi. 



mentale ed emozionale, oltreché di quella fisica. Le malattie 
fisiche sono anche la risposta naturale dell’adattamento della 
materia alla disarmonia del singolo. Il corpo fisico è spazio 
vibrante in modo da produrre fisicità. Vibrando male 
produciamo il male. La malattia è anche corpo vibrante 
malamente.  Per guarire dobbiamo meglio vibrare.  
 Inoltre, il rancore può essere considerato come tumore 
di natura emozionale. Tumore e rancore sono ambedue 
distruttivi.  
 

Mi apro a sintonizzarmi sulla Salute. 
 

Chiedo al Bene Assoluto la realizzazione 
di tutti i potenziali di autoguarigione. 

 
Chiedo al Bene Assoluto la maturazione 

del campo di tutte le soluzioni e guarigioni. 
 

Chiedo al Bene Assoluto di ottimizzare 
il sistema di riparazione del DNA. 

 
Chiedo al Perdono Infinito di 

realizzarsi nel DNA e nel RNA.  
 

 
 
 
  



Tutto è già 

Illuminato-Risolto-Guarito 

per Tutto  
 
Iniziare bene la giornata  
Prendere in mano sin dal risveglio le redini delle 

emozioni e dei pensieri è fondamentale. Al passaggio dal 
sonno allo stato di veglia fa il suo ingresso in campo anche 
l’identità immaginata (vedi capitolo sull’identità) con i suoi 
meccanismi e le sue maschere e proiezioni. Subendo il suo 
predominio si attiveranno i soliti processi mentali ed 
emozionali. Dobbiamo pertanto decidere di essere noi a 
guidare i processi.  Ricordiamoci delle parole della poesia di 
William Ernest Henley. 

 
Non importa quanto sia stretta la porta, 

quanto piena di castighi la vita. 
Io sono il padrone del mio destino: 
io sono il capitano della mia anima. 

 
Se c’è preoccupazione la giornata farà da specchio e 

risponderà con eventi che nutriranno il preoccuparci.  Il nostro 
stato vibrazionale produce fisiologicamente risonanza. La 
preoccupazione attira forze preoccupanti legate al culto dello 
stress e della sopravvivenza.  

L’idea che il buon giorno si vede dal mattino non deve 
però essere un limite. Alcune giornate possono iniziare 
caratterizzate da problemi e malessere derivanti dal fatto che 
stiamo superando meccanismi limitanti. Perciò si formano 
ostacoli per farci desistere: i meccanismi proiettati all’esterno 
fanno in modo da forzare la routine acquisita. Ciò deve servire 
da sprono per realizzare ancora maggior consapevolezza.   



Un modo per iniziare bene la giornata è ripetere 
interiormente più volte di seguito: 

 
Tutto è già Illuminato - Risolto – Guarito per Tutto. 

Meditare con questa affermazione migliora lo stato 
psicofisico e attiva soluzioni interiori ed esteriori. Si può fare 
nella maggior parte delle situazioni, anche nel mezzo di 
impegni quotidiani; sia con le palpebre alzate, sia con le 
palpebre abbassate. Si può ripetere interiormente (cioè 
pensare): Tutto è già Illuminato - Risolto – Guarito per 
Tutto, anche venti, trena o più volte. Bisogna però farlo molto 
consapevolmente, attenti che non prevalga la meccanicità.  

Bisogna cioè pensare l’affermazione meditativa, sentire 
il pensarla e sentire il pensiero: Tutto è già Illuminato - Risolto 
– Guarito per Tutto. Una volta emersa la quiete si testimonia 
senza ripetere più. Tutto ciò può essere un modo per cogliere-
riconoscere il Pensiero Vivente (caratterizzante l’aspetto 
manifesto della Prospettiva Identità).     

Meditare con: Tutto è già Illuminato - Risolto – Guarito 
per Tutto, non significa indottrinarsi, convincersi che tutto è 
illuminato, risolto e guarito. L’affermazione serve per quietare 
la mente, favorire una maggior coerenza cerebrale e cardiaca, 
il che favorisce il presentarsi di soluzioni. È un ottimo modo 
per passare dal preoccuparsi all’occuparsi, dalla disarmonia 
all’armonia, dalla confusione alla quiete.  

Nell’ambito della Simultaneità tutte le soluzioni già 
esistono. Ripetere consapevolmente: Tutto è già Illuminato – 
Risolto – Guarito aiuta a entrare in risonanza con tali soluzioni. 

 Meditare qualitativamente con l’affermazione: Tutto è 
già Illuminato – Risolto – Guarito per Tutto, porta a 
comprendere l’effettivo significato di questa affermazione. 
Vale a dire che sul piano della Simultaneità-Eternità: tutto è già 
Illuminato – Risolto – Guarito. Questa affermazione 
meditativa serve cioè anche, se non soprattutto, per favorire 



l’emersione della Prospettiva Identità che permette di 
riconoscere la Simultaneità-Eternità.  

Possiamo adattarla anche alla necessità di risolvere la 
questione rancore. Tra l’altro per riuscire a osservare il 
meccanismo del rancore e non essere più macinati dallo stesso.  

 
Tutto è già Illuminato - Risolto – Guarito 

per il meccanismo del rancore. 
 
Questa modalità meditativa non porta a rimuovere, 

negare o reprimere, anzi: aiuta a porta alla luce.  
  



Decisione di perdonare 
 
Decidere  
Decidere di iniziare la via verso il Perdono è un passo 

fondamentale. Iniziarla ancora di più.  Ogni procrastinazione 
aumenta le possibilità che si realizzi la massima: tra il dire e il 
fare c’è di mezzo fare.  

Invece dell’espressione iniziare la via verso il perdono, 
si potrebbe usare l’espressione: decidere di perdonare. Non si 
tratta però della stessa cosa. Primariamente perché iniziare la 
via verso il Perdono è una decisione - volere che parte dal 
basso. Il Perdono invece è un’espressione della Volontà che 
parte dall’Alto. Il Perdono non è qualcosa che decidiamo, ma 
si presenta perché ci siamo realizzati come via verso il 
perdono.   

Rispetto a: decidere di perdonare, è più corretta 
l’espressione: decidere di fare il possibile affinché si presenti il 
perdono.   

 
Chiedo al Bene Assoluto la neutralizzazione 

di cause e conseguenze del meccanismo di procrastinazione. 
 

Sono pronta-o a percorrermi come via verso il Perdono. 
 
Realizzare la decisione  

 Volere è potere solo quando ci sono le capacità 
necessarie. Bisogna essere consapevoli che molto raramente il 
Perdono si presenta subito. Il Perdono è istantaneo, ma la 
realizzazione della via verso il Perdono richiede tempo. Il 
tempo necessario che si manifesti il perdono.  
 La decisione diretta, cioè senza concettualizzare 
superfluo, è certamente meglio del rimuginare. 
Domandandosi: Voglio perdonare o no?, si favorisce 
l’indecisione e allontanano le soluzioni.  Bisogna decidere 



subito di iniziare la via verso il perdono. In fin dei conti si tratta 
di farsi del bene. Certo, all’inizio ci possono essere molte 
resistenze, ma decidendo di voler iniziare la via verso il 
Perdono aumentano le possibilità che si presentino soluzioni.  
   
 L’eventuale domanda:  
 

Riuscirò a perdonare?  
 

va sostituita con:  
 

Cosa devo fare perché si presenti il perdono?  
 
 

Può essere seguita dall’affermazione meditativa: 
 

Mi apro alla soluzione chiave 
e integrale per il perdono.  

 
 Riempire lo spazio mentale con la ferma decisione di 
“voler perdonare” toglie spazio a correnti ostacolanti. Se si 
propende per il bene bisogna decidere il prima possibile di 
iniziare la via verso il perdono. Altrimenti si fa il gioco del male. 
Attenzione: ciò non deve essere ragione di (auto) 
colpevolizzazione.  
 Chi vuole bene a sé stesso e ad altri non deve fare molti 
passaggi concettuali per decidere di iniziare la via verso il 
perdono. Tra l’altro, potrebbe trattarsi di meccanismi di 
pseudo difesa per coprire, per esempio la paura di affrontare 
la questione. I meccanismi limitanti (tra cui ci sono le idee 
sbagliate sul perdono) vanno però sempre considerati. Talvolta 
sono talmente forti da impedire di decidere di iniziare la via 
verso il perdono, pur sapendo bene che è la cosa migliore da 
fare.  



Mi apro alla decisione diretta di perdonare. 
 
Risolversi, non elucubrarsi 

 Percorrere la via verso il Perdono è un modo per 
risolversi. L’approccio alla questione rancore-perdono deve 
essere chiaro, concreto, pragmatico. Non deve essere una 
modalità per complicarsi ulteriormente.  Le capacità 
concettuali devono essere usate per decidere in favore della via 
verso il perdono. 
 La via verso il Perdono è un percorso verso maggior 
conoscenza. Il Perdono è una forma elevata di conoscenza.  
 Il rancore fa invece parte dell’ignoranza-caos. Percorrersi 
come via verso il Perdono significa organizzarsi meglio 
interiormente, ma anche esteriormente. L’aumento dell’ordine 
esige conoscenza. Per il disfacimento basta l’ignoranza.  La 
conoscenza può essere definita anche come elemento che 
aumenta l’ordine. L’ignoranza invece come fattore che 
potenzia il disordine. Umanizzarsi è meglio organizzarsi. 
 

Mi apro a riconoscere e superare il disordine interiore. 
 

Mi apro a riconoscere e superare il disordine esteriore. 
 

Chiedo al Bene Assoluto la realizzazione 
dell’ordine interiore ed esteriore. 

 
Mi apro alla realizzazione del Ritmo Perfetto.  

 
 

(Non) riesco a perdonare  
  

Non riesco a perdonare.  
Perché? 

 



 La risposta è semplice: perché non c’è la capacità di 
perdonare, più precisamente: la capacità di realizzare la massa 
critica di processi necessaria affinché si presenti il perdono.   
  

Cosa devo fare per realizzarmi 
come via verso il perdono? 

 
Cosa devo fare affinché 
si presenti il perdono?  

 
  

Se questo estratto ti è piaciuto e vuoi continuare ad 
approfondire, puoi acquistare il libro completo su Amazon  

  
 

Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos, oppure 
organizzarne uno nella tua città o su Zoom? 
Scrivi a: andreapangoscorsi@gmail.com 

  
 

 

https://andreapangos.org/scarica-gratis-i-primi-capitoli-dei-libri-di-andrea-pangos-in-pdf/

	Libri pubblicati
	Trasformare il rancore in Perdono
	Via verso il perdono
	Il rancore
	(prima parte)
	Tutto è già
	Illuminato-Risolto-Guarito
	per Tutto
	Decisione di perdonare

