Anteprima gratuita — primi capitoli

Andrea Pangos

Nemmeno

non-dualita

In testo destinato a chi non si accontenta di
formule ripetute o consolazioni spirituali
Qui il lingu io non-duale incontra una
chiarezza nuova, rigorosa, capace di
rispondere alle questioni lasciate in sospeso
Un riferimento per chi ricerca senza
compromessi Autoindagine oltre il mito
e I'illusione: risposte chiare
alle questioni centrali
dell’Advaita Vedanta.




Nemmeno non Dualita

Autoindagine oltre il mito e lillusione:
risposte chiare alle questioni centrali

dell’ Advaita 1V edanta
Andrea Pangos
Anteprima gratuita — primi capitoli

www.andreapangos.org

Ottobre 2025

Copyright © 2025 Andrea Pangos


http://www.andreapangos.org/

Sommario

Introduzione

Chi ¢ che cerca cosa? Apparenza e Realta
Spazio, Unica Esistenza

Mente olografica e pensiero vivente
Tassellazione dello Spazio

Brahman

L’importanza di spiegarsi I’Assoluto
Mulaprakriti, Poscillazione originaria
Nirguna

Andhatamishra: soglia di Maya

Advaita, Dvaita e il Gradiente 1:2

Liberta e liberazione

Esagono della Totalita

Linga-Bhava

Simultaneita (del) Sé — la pluralita indivisibile
11 Fotone Sferico

Jagat

Antipatia, Simpatia e Amore: la Trasmutazione di
Jagat

Le tre modalita esistenziali

Ahankara e arbittio

Essere, Nulla e Totalita: la prospettiva non duale
La Conoscenza che E — oltre la dialettica

La Verita (che) non (si) discute

Livelli della conoscenza e Realta ontologica
Conoscenza come Rivelazione del Sé
Dall'uomo sensibile all’'Uomo-Substrato: accesso alla
realta ontologica

L’Uomo Reale: Misura e Misuratore

Oltre 'incompletezza: la Verita

Epilogo

11
18
21
27
38
49
56
62
68
70
74
89
98

102

108

112

116

119
131
156
166
172
178
182

185
187
189
204



Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos o
organizzarne uno nella tua citta o tramite Zoom?

andreapangoscorsi@gmail.com

Andrea Pangos ¢ un ricercatore spirituale,
autore ¢ formatore attivo da quasi 25 anni,
impegnato  nella  crescita  interiore,  nella
trasformazione della coscienza e nella guarigione
emozionale e spirituale.

Libri pubblicati

Andrea Pangos ¢ autore dioltre 20
opere dedicate alla consapevolezza, alla guarigione
interiore, alla Cabala, all'Induismo e all’approccio
scientifico alla spiritualita, tra cui:

1. I/ Cavaliere delle Energie
2. Eternamente Qna

3. Amare

4.

Trasformare il rancore in Perdono



Tutto ¢ gia llluminato — Risolto — Guarito per
Tutto

Coscienza, Spiritualita e Scienzga

Zero a Zero

Karma e Incarnazione

Mente la mente?

. Guarire dai tranmi dal concepimento alla nascita
. Seguire la via del Cuore

. Wluminare e guarire le 5 ferite dell infanzia

. OceanOnda

. Oltre la colpa: VVivere liberi

. Le Tre Chiavi per la Trasformazione Autentica
. Tu Amore Senzatenpo

. 1/ Codice Segreto della Cabala

. Lo Spazio Uno e Trino

. 1/ Segreto della Iuce nella Cabala

. A Immagine di Dio — Adam Kadmon e la Danza

di ParaShiva ¢ ParaShakti



Introduzione

Questo libro nasce dallintenzione di condividere una
comprensione maturata attraverso anni di autoindagine viva e
studio preciso delle strutture fondamentali del Reale.

E rivolto a chi sente il bisogno di orientarsi in modo chiaro
e profondo, in un tempo in cui le parole rischiano spesso di
confondere piu che rivelare.

In queste pagine, concetti, visione ed esperienza si
intrecciano per favorire un riconoscimento diretto — non
attraverso credenze o adesioni intellettuali, ma mediante una
chiarezza che emerge naturalmente.

Ogni frase ¢ offerta come possibilita di ascolto e visione:
una soglia silenziosa che puo aprire spazi di comprensione, oppure
essere semplicemente lasciata andare, senza tensione.

Lapproccio qui proposto ¢ un’esposizione strutturale
dell’Ordine che sempre ¢: non indica un cammino da seguire, ma
apre visione.

I1 libro descrive configurazioni ontologiche del Reale cosi
come si presentano nella loro  coerenza  originaria.
I termini utilizzati — come Nirguna, Saguna, Maya, Ishwara,
Ahankara, Jiva, Jagat — non sono interpretazioni simboliche, ma
aspetti della Totalita, che si struttura attraverso Coscienza,
consapevolezza e mente.

Il contenuto puo essere accolto lentamente, frase per frase,
come esperienza di riconoscimento — piu che come costruzione
logica o speculativa.

II testo non indica un percorso da seguire, ma apre a una
visione chiara e coerente della struttura del reale.

La non-dualita, qui, non si contrappone al relativo: ¢ la
condizione strutturale dell'intero, in cui simultaneita e sequenzialita
convivono armoniosamente.

11 linguaggio favorisce un riconoscimento unitario, capace
di integrare chiarezza concettuale e visione interiore.



I concetti proposti non sono dogmi, ma inviti: verificabili
interiormente non attraverso dimostrazioni, ma come evidenze
che si lasciano riconoscere.

La comprensione, qui, si presenta come autosvelamento.

Questo riconoscimento puo sorgere dal Sentire, come
intuizione luminosa, e solo successivamente — se necessario —
articolarsi in concetto.

I’indagine si accompagna a forme concettuali funzionali,
che facilitano il riconoscimento diretto di cio che gia ¢.

E un invito a umanizzarsi ontologicamente: non rifiutando
la forma, ma lasciandola risuonare con ’Ordine.

I’autoindagine proposta ¢ viva: include conoscenza, amore
e volonta — non come tappe da percorrere, ma come aspetti co-
presenti nell'indagine e nel riconoscimento.

Ogni lettura ¢ una meditazione. Ogni paragrafo, una soglia
esperienziale.

Cio che chiamiamo “Ordine” ¢ presenza indivisa:
Beatitudine e Amore.

E una presenza essenziale, integra e non separata.

La Devozione ¢ alla Verita.

Siamo autoallievi: il Maestro ¢ il Sé.

Questo ¢ un libro da attraversare, un invito al Vedere che
¢ gia compimento.

Tutto ¢ dicibile: anche il Mistero non & Mistero.



Chi é che cerca cosa?
Apparenza e Realta

La realta ¢ sempre con voi;
non ¢ necessario aspettare per
essere cio che voi siefe.
Nisargadatta Maharaj

Chi ¢ che cerca, cosa e perché? Cerca davvero?

Chi si avvicina davvero all'insegnamento non-duale, presto
inciampa in domande che scuotono molti appigli: la logica,
I'esperienza, il senso stesso dell’identita.

Se il Sé ¢ unico e onnipresente,
chi ¢ che cerca?

Se tutto ¢ Brahman,
come si spiegano il male,
il dolore e Iillusione?

Se non c’¢ individualita,
chi compie le azioni?

Qual ¢ il senso della pratica,
se tutto ¢ gia realizzato?

Chi ¢ che si illumina,
se non c€’¢ un io separato?

I problema del libero arbitrio:
esiste davvero una scelta?



Perché esiste lillusione,
se tutto ¢ Uno?

Come si concilia la sofferenza
del mondo con I’Assoluto?

Qual ¢ la differenza tra conoscenza
intellettuale e realizzazione diretta?

Se siamo gia Brahman,
perché praticare?

Un dubbio centrale per molti ¢ proprio i cosiddetto
paradosso del cammino spirituale: la non-dualita afferma che
I’Assoluto non va raggiunto, perché ¢ cio che gia siamo. Eppure,
I'esperienza quotidiana ¢ quella di separazione, ignoranza e ricerca.

Il percorso spirituale, allora, non crea la Verita, ma dissolve
1 veli che la nascondono. La pratica — discernimento, distacco,
meditazione — non contraddice la non-dualita, ma ne & strtumento:
un’apparenza funzionale per dissolverne una piu densa. Come una
scala che, una volta salita, puo essere lasciata andare, anche la
pratica spirituale viene superata nel momento stesso in cui adempie
il suo scopo. La meta non ¢ lontana, né vicina: in quanto
Simultaneita, ¢ prima e oltre la Sequenzialita. E I'Adesso ci6 che &
sempre stato e che sempre sara, che “attende” solo di essere
riconosciuto.

I dubbi elencati sopra non sono ostacoli, ma portali di
maturazione — spirituale, filosofica, artistica, scientifica e,
soprattutto, nella quotidianita.

Questo libro non elude i nodi concettuali, ma li attraversa
con rigore, favorendo la loro potenza trasformativa: una forza che
dissolve dogmatismi e vaghezze, rivelandone la radice comune: la
lontananza dalla verita vissuta.



Uso dei concetti e conoscenza reale

La vera comprensione avviene guando
'edncazione raggiunge il cuore.
— Ramesh Balsekar

Perché la non-dualita non diventi la base di un ulteriore
oggetto mentale, puo essere utile ricordare come accostarsi a
queste pagine. Le spiegazioni proposte in questo libro devono
essere accolte e utilizzate principalmente come strumenti di
autoindagine. Se non vengono inquadrate sin da subito in questo
modo — ovvero orientate verso la comprensione essenziale —
rischiano di restare semplici nozioni, riducibili a un nominalismo
sterile, incapaci di operare come seme di trasformazione.

L’esperienzialita ¢ la conoscenza primaria: ¢ attraverso
I'esperienza diretta che si riconosce cio che ¢. Solo in un secondo
momento 1 concetti possono servire a descrivere, integrare o
condividere tale riconoscimento. Per questo, la concettualita
sviluppata in queste pagine va intesa come uno strumento per
trascendere la concettualita stessa. I concetti servono a risalire la
corrente del pensiero fino alla Sorgente, e da li, eventualmente, a
esprimere in forma concettuale cio che ¢ stato conosciuto.

Una caratteristica implicita dell'insegnamento non-duale ¢
il riconoscimento dell'intero nella parte e della parte nellintero,
come configurazione imprescindibile. Questo libro descrive
I'intero a partire dalla sua unita minima, e la parte come
articolazione strutturale del tutto, mostrando una continuita reale
che puo sembrare un rapporto “infinito—finito”, ma che, in realta,
¢ semplicemente privo di soluzione di continuita.

Conoscersi per non negarsi

Questo libro propone riflessioni e visioni orientate a
realizzarsi come via da seguirsi — per riconoscere,

10



concettualmente e, soprattutto, esperienzialmente, cio che viene
chiamato dualita e non-dualita.

Questi due concetti — se compresi correttamente —
possono essere di grande aiuto; se invece vengono applicati
erroneamente, possono contribuire fortemente all’emergere di
squilibri interiori che si riflettono nella sfera dell’esperienza
condivisa.

Ogni insegnamento dev’essere sviluppato in modo
integrante e propedeutico, non disgregante. E un insegnamento
solo quando umanizza, eleva e trasforma. La decostruzione deve
avvenire come naturale conseguenza della costruzione: la Verita
emerge con la scomparsa del falso.

Un insegnamento “integrale”, o perlomeno integrante, non
si limita a negare I'errore: lo fa superare affermando la verita. La
verita, infatti, non consiste nella negazione di qualcosa, ma nel
riconoscere ogni elemento come funzione, come parte del Tutto,
inserendolo in un contesto pit ampio che ne riveli la reale natura.
Anche ci0 che non siamo realmente ha una sua funzione, e
comprendere significa prima identificare: cio¢ dare il giusto nome,
collocare, integrare cio che appare nel suo luogo opportuno
allinterno dell’intero. Solo cosi si puo disidentificare in modo
reale: attraverso comprensione e riconoscimento, non attraverso
rifiuto e repressione.

Non basta smascherare le menzogne: occorre proporre
verita capaci di illuminare anche il mondo dell’errore, affinché esso
venga visto per cio che ¢. Solo la luce permette all’ombra di essere
riconosciuta come tale. Con questo non intendiamo affermare che
Pombra sia falsita, né che la luce sia la base stessa dell’Esistenza:
entrambe vanno comprese nel loro ruolo, come aspetti funzionali
della realta.

La negazione puo essere utile in alcune fasi iniziali, come
strumento di disidentificazione provvisoria. Ma non deve mai
sostituire la comprensione affermativa: I’assenza di visione non va
mascherata con il rifiuto. Quando c’¢ riconoscimento autentico, la

11



negazione non serve piu: cio che va oltre viene colto per cio che ¢,
senza bisogno di combattere cio che ¢ relativo.

Il combattimento ¢ segno di conflitto interiore —
un’indicazione che non possediamo ancora gli strumenti per
risolvere cio che appare. La Verita, invece, ¢ senza conflitto.

Anche se, rispetto allo stato non-duale, la dualita ¢ soltanto
apparenza, non va negata ma compresa — riconoscendo
davvero perché si tratta di apparenza, e non limitandosi a etichettarla
come “mera illusione”. Progredire significa visione, accoglienza e
superamento, fino al Presentarsi dell’Insuperabile.

Dalla tradizione alla struttura: riconoscere la
dinamica del Reale

Questo libro ¢ anche il risultato di una ricerca orientata alla
scoperta di risposte strutturali di tipo scientifico, oltre che di verita
esperienziali e filosofiche.

In una fase del nostro percorso, abbiamo trovato grande
ispirazione negli insegnamenti profondi trasmessi da maestri come
Shankara, Sri Nisargadatta Maharaj, Ranjit Maharaj, Ramana
Maharshi e Ramesh Balsekar.

Questi insegnamenti ci sono stati di grande aiuto: ci hanno
condotto alla comprensione di verita potenti e trasformative.

Tuttavia, pur riconoscendone Il'enorme  valore
trasformativo, ci ¢ parso necessario integrarli con una visione
strutturale capace di chiarirne non solo il punto d’arrivo, ma anche
la dinamica interna: il modo in cui tali verita emergono e si
articolano all’interno della realta stessa. Sono rimasti dei fari
sempre accesi. Ci hanno aiutati a studiare la sequenzialita,
consapevoli che essa ¢ un apparire della simultaneita.
Cio ha ridotto 1 rischi di cadere nell’abbaglio che la sequenzialita
— e, pertanto, anche l'osservatore sequenziale — siano reali,
mentre sono espressione del Reale, che ¢ la Simultaneita. Un modo
diverso di indicare il Nirguna.

12



Le asserzioni qui presentate sono supportate da strutture
scientifiche e matematiche che, per scelta, non vengono
approfondite in questo testo. Il lettore interessato potra esplorarle
nelle nostre opere precedenti, dove la struttura matematica della
Totalita ¢ esposta e sviluppata in dettaglio.

Via apofatica (neti neti) e via catafatica

Nel cammino della comprensione essenziale si
riconoscono due movimenti fondamentali: la via apofatica, o via
della negazione, e la via catafatica, o via dell’affermazione.

La prima si manifesta come discernimento radicale: un
processo di disidentificazione in cui cio che appare viene
riconosciuto per cio che non ¢. E il principio di neti neti — “non
questo, non quello” — attraverso cui si smaschera ogni forma di
cio che spesso viene chiamato identificazione, considerandola un
ostacolo.

Tuttavia, 'identificazione non ¢ un processo negativo in sé:
al contrario, identificare significa riconoscere e nominare con
esattezza, definire cid che una cosa ¢ e cio che non &
L’identificazione ¢, in questo senso, una questione di verita.

Percio, non solo non va esclusa, ma costituisce
una colonna portante dell’autoindagine — o, piu precisamente, il
suo scopo profondo.

Dobbiamo considerare che ¢ sempre la mente che formula
concetti, ma puo farlo in modi molto diversi: esprimendo verita o
distorsioni, chiarezza o vaghezza, rigore o semplificazione.
L’autoindagine autentica non rigetta la mente, ma la raffina, fino a
farne uno strumento di sintesi e ticonoscimento, anziché di
separazione.

Questo chiarisce quanto sia essenziale usare con precisione
le parole, affinché esprimano cio che realmente significano.
L’uso scorretto del termine “identificazione”, inteso come
qualcosa da eliminare, finisce per rappresentare una negazione

13



della verita: trascendere non significa eliminare, ma collocare nel
giusto contesto.

E, si potrebbe dire — se solo gli opposti esistessero —
I“opposto” del significato autentico del concetto di
identificazione: un atto di verita, cosi come dovrebbe esserlo ogni
autentica autoindagine.

LLa via catafatica consente invece un riconoscimento pieno
anche a livello concettuale, non solo esperienziale: non piu “non
questo”, ma “¢ questo”.

Nel suo senso piu elevato, la via catafatica non si limita a
riconoscere I'’Assoluto, ma permette anche diarticolatlo e
descriverlo in  modo internamente coerente e intuitivamente
evidente.

Questo  ha un effetto profondamente  positivo
sull’autoindagine, poiché la rende piu radicata anche sul piano
concettuale, senza per questo tradire la sua natura esperienziale.

Chr?

8¢ mai sé?

Chi (non) conosce chi?
ConoscerSi, conoscersi.
Possiamo non SaperCi?
Totalita di esperienze?
Beatitudine?
Questione di apparenze?

Non Essere?
Non Ora?
Non Qui?

Indagarsi
per scoprirsi senga indagine alcuna.

14



Autotestimonianza:

unica possibilita — eterna necessita.

Parole, soltanto parole?
Sempre, Mai?
Dz chi?

15



Spazio, Unica Esistenza

Lo spazio e me stesso non sono due entita.
In tal modo ovunque io vada, andro dove sono gia.
Nisargadatta Maharaj

Lo Spazio ¢ il Tutto; comprenderlo ¢ dunque essenziale per
ogni pensiero che voglia essere al tempo stesso fondato e fondante.

Inteso come Totalita, lo Spazio non coincide, chiaramente,
con ’Akasha — I’elemento al quale spesso viene associato —
poiché quest’ultimo rappresenta una configurazione specifica dello
Spazio stesso. Cio vale a prescindere dalle diverse interpretazioni
attribuite di volta in volta al termine “akasha”, anche all’interno
degli insegnamenti non-duali.

In particolare, in questo libro intendiamo il Nzguna come
lo stato originario dello Spazio. Piu avanti, argomenteremo in
modo dettagliato la fondatezza di questa associazione di termini.

Per conoscere le verita dello Spazio, dobbiamo riconoscere
lo Spazio come Verita — e non possiamo conoscere altro da cio
che siamo.

Cos’e lo Spazio?

Chi Sono 1o?

Se vogliamo approfondire gli insegnamenti spirituali,
dobbiamo chiarire in noi stessi cosa sia lo Spazio. Le dinamiche
effettive descritte dalla spiritualita non possono che appartenere ad
esso. Solo conoscendone la struttura e il funzionamento possiamo
localizzare, allinterno del campo spaziale, le Divinita o i nomi
indicati dalle varie tradizioni. Senza questa comprensione, restiamo

16



nel vago. Nirguna, Ishwara, Atma, Jiva, Shiva, Vishnu, Brahma...
sono modalita organizzative dello Spazio: specifiche modalita dello
Spazio di rapportarsi a Sé Stesso.

Affido alla Verita i pregiudizi
che impediscono di comprendere lo Spazio.

Mi apro a riconoscere
il funzionamento dello Spazio.

Mi apro a riconoscermi
in quanto Spazio.

Sono Spazio.

Nota: 1e affermazioni in corsivo che accompagnano aleuni paragrafi
possono essere utilizzate come assergioni meditative.

Spazio e Uomo

Spazio ed essere umano sono due modi diversi di indicare
lo stesso ambiente.

L’essere umano ¢ Spazio: lo Spazio ¢ I'Essere Umano.
Bisogna sempre considerare la struttura olografica e autosimilare,
nonché l'invarianza di scala della Totalita.

Come funziona lo Spazio,
come ¢ strutturato?

significa

Come funziono,
come sono strutturato?

17



Secondo alcuni, 'essere umano ¢ un granellino nel cosmo.
La verita, invece, ¢ che, in quanto Sé (non sé), Noi precediamo il
cosmo. Non lo precediamo in termini temporali, giacché, in quanto
Sé, siamo Simultaneita: Atemporalita.
In questo senso, il Cosmo appare da Noi, a Noi, in Noi.

In quanto esseri terrestri, attraverso 'organo della vista
fisica  vediamo la  volta celeste sopra di = noi
In quanto Sé pre-cosmico, riconosciamo (non vediamo) invece la
volta celeste in noi stessi.

L’importanza di comprendere lo Spazio

Siamo Spazio: se non comprendiamo cos’e¢ lo Spazio e
come funziona, possiamo  eventualmente  riconoscerci
esperienzialmente anche come Spazio Originario: Nirguna.

Tuttavia, non possiamo comprendere concettualmente le
modalita del nostro funzionamento in quanto Spazio, finché non
disponiamo di una mappa coerente e condivisibile dello Spazio
stesso. Voler capire l'essere umano significa voler capire il
funzionamento dello Spazio.

Consideriamo che la stessa ricerca spirituale ¢ spazio che si
rapporta con sé stesso in una modalita che definiamo ricerca
spirituale.

Senza comprendere lo Spazio siamo obbligati a rimanere
nel vago perché ignoriamo le basi su cui si basa cio di cui stiamo
pensando, dicendo, scrivendo. La precedente mancanza di
chiarezza diventa palese una volta che abbiamo compreso cos’¢ lo
Spazio e il modo basilare in cui funziona.

Le verita sullo Spazio in quanto Verita

Lo Spazio ¢ Ilnfinito: senza fine, perché senza inizio.
E da sempre esistente; piu precisamente, ¢ incessante esistenza.

Lo Spazio ¢ il senza-soluzione-di-continuita. E durata
assoluta: senza inizio né fine.

18



Lo Spazio ¢ eterno, ma non tutte le sue configurazioni
permangono in eterno. Il non-Nirguna emerge solo in presenza di
determinate condizioni, che verranno chiarite nel prosieguo.
Dire “Brahman ¢ tutto” ¢ legittimo solo quando ci si riferisce al
Brahman Nirguna. ILaddove emerge i Saguna, sorge
inevitabilmente anche il Jagat — proiezione del Brahman.

Tra gli Eterni ci siamo anche Noi, in quanto Sé.

Ogni essente ¢ eterno:
non c’e alcun essente

che non sia eterno.

— Emanuele Severino

Lo Spazio ¢ [lunica FEsistenza: ¢ la Totalita.
Le “altre esistenze” non sono altro dallo Spazio: sono modalita del
rapportarsi dello Spazio con Sé Stesso.
Lo Spazio ¢ senza I’Altro.

Lo Spazio ¢ I'Entita suprema, perché Unica: esiste solo
Spazio. Volendo utilizzare il concetto di Dio: Dio ¢ Spazio — in
quanto Nirguna ¢ (sintetizzando) 'Uno, mentre con il Saguna ¢
Dio Uno e Trino, non nel senso teologico ordinario, ma come
modalita strutturale e necessaria attraverso cuilo Spazio si rapporta
a Sé Stesso in forma trina.

Lo Spazio ¢ cio che non puo non essere: ¢ cio che deve
essere, in senso assoluto. Lo Spazio ¢ 'Ineluttabilita di base: I'unica
Ineluttabilita, che comprende fisiologicamente tutte le altre
ineluttabilita, sue articolazioni.

Non esiste qualcosa che possa non essere.
Tutto cio che puo esistere, esiste gia come Nirguna, Stato
Originario dello Spazio. Il Saguna e la sua proiezione Jagat sono
temporanee espressioni di parte del potenziale offerto dal Nirguna.

Ogni  cosa che esiste semplicemente  esiste.
Cio che non esiste non esistera mai, perché non esistenza ¢ solo

19



un’idea di qualcosa che non esiste realmente, se non come concetto
nell’ambito dell’esistente.

Cio che non ¢ non potra mai essere.
L’idea che “non c¢’¢ cid che non ¢’¢” ¢ solo un concetto teotico e
non rappresenta qualcosa di possibile. E nemmeno: cio che non ¢,
non potra mai essere, ¢ un concetto fondato, perché cio che non
¢, non ¢.

20



Mente olografica e pensiero vivente

Poi viene [ ascolto’ dellinsegnamento, la riflessione (mananam)
su ¢io che ¢ stato udito, la meditazione di lunga durata

sulla Verita; dopo questa prassi, ['aspirante diventa un

Muni e potra ragginngere il supremo stato

non-djfferenziato (avikalpam), realizzando cosi

nella stessa vita, la beatitudine del nirvana.
Vivekacudamani, verso 70 — Adi Sankara

Testi sacri e struttura olografica

Per comprendere veramente i concetti di dualita e non-
dualita, non possiamo fermarci alle definizioni: dobbiamo guardare
alla realta stessa come a una struttura olografica, come ci mostrano
anche le piu antiche tradizioni spirituali.

Nei testi sacri si trovano numerosi riferimenti alla struttura
olografica della Totalita, cio¢ dello Spazio. Questa concezione ¢ un
tema ricorrente che si manifesta in vari modi all’interno delle
tradizioni spirituali.

La natura olografica dello Spazio ¢ indicata anche nel
Soundarya Lahiri di Adi Sankaracharya.

La Bbagavadgita ¢ generalmente intesa solo come testo
religioso, ma ¢ anche un’esposizione della teoria dei campli, ovvero
del Substrato, cioedi Brahman. Nella Gz, 11 campo olografico
immanente ¢ chiamato KSetra, mentre KSetrajna indica colui che
conosce il campo.

Questo corpo, Arjunay é chiamato il Campo (kshetra);
¢ colui che lo conosce, i saggi che discernono la verita
su entrambi lo chiamano il conoscitore del Campo (kshetrajna). -

Bhagavad-gita 13,1

21



I Sutra di Yoga di Patanjali si fondano sui principi esposti
nel Satra 6 del Sankhya Karika, i1 quale — se interpretato
correttamente — evidenzia una struttura che possiamo leggere
come espressione delle qualita olografiche del substrato. Questo
tema ¢ stato trattato in modo piu approfondito in altri nostri scritti.

1l Mahabharata e il Ramayana sono piu di semplici racconti
mitologici: rappresentano in modo tridimensionale il concetto di
campo olografico. In queste due opere, d¢i, demoni e umani
simboleggiano le forze naturali in continua interazione e
movimento. Possiamo pensare a questi racconti come a
“ologrammi narrativi”, che rendono visibili le interazioni invisibili
delle forze naturali, proprio come un film proiettato su uno
schermo. Si tratta di verita storiche espresse in forma simbolica.
Oggi la verita ¢ spesso relegata al mito, e proprio per questo il mito
— che racchiude verita profonde — viene liquidato come semplice
invenzione.

Mente olografica

Tutte le altre pratiche spirituali richiedono oggetti
esterni e un ambiente adatto, ma per ['investigazione
(del $¢€) non ¢ richiesto niente di esterno a se stessi.
Volgere la mente all'interno é tutto cio che é necessario.
Ritirando la mente all'interno, puoi vivere
dappertutto e sotto qualsiasi circostanza.

Ramana Maharshi

Essendo parte dello Spazio olografico, anche la mente ¢
necessariamente un sistema vibrazionale olografico. Di
conseguenza, puo riprodurre e comprendere ogni fenomeno
portandosi in uno stato coerente e sincronizzato. Uno degli scopi
fondamentali dell’autoindagine ¢ proprio quello di favorire questa
sincronizzazione: solo da una mente allineata possono emergere

22



verita auto-evidenti. Senza questo processo, si resta confinati nella
concettualita, priva di radicamento reale.

Mi apro alla sincronizzazione
perfetta della mente.

Mi apro a riconoscere la
Struttura olografica della mente.

Mi apro a riconoscere la
Struttura olografica dello Spazio.

Nota: Le affermazioni meditative in corsivo, presenti in
alcuni capitoli, possono essere utilizzate come supporto alla
contemplazione silenziosa. Si prestano a momenti di quiete,
durante le attivita quotidiane o prima di addormentarsi. Possono
anche accompagnare la lettura, favorendo una piu profonda
integrazione della parte teorica. F sufficiente chiudere
delicatamente  le  palpebre, pronunciare interiormente
I'affermazione (una sola volta) e rimanere in ascolto, senza

sforzo, ma con presenza.

La mente puo attuare 1 fenomeni su una propria scala,
comprendendoli sia concettualmente (in base alle sue capacita
cognitive) sia attraverso lesperienza diretta; non ci riferiamo
soltanto alla mente ordinariamente intesa.

Le esperienze fondamentali della mente sincronizzata si
imprimono con forza e chiarezza: sono conoscenza diretta,
traducibile in concetti che emergono dalla nostra esperienza, non
da interpretazioni altrui. Ed ¢ proprio questa una delle differenze
fondamentali tra insegnamento ed educazione: qui intendiamo
I'educazione come risveglio interiore — un trarre fuori cio che ¢
gia presente — mentre Iinsegnamento come semplice
trasferimento di concetti, che spesso lascia solo tracce mentali

23



superficiali. E, in fondo, la differenza tra pienezza e “vuotezza”,
tra Vita e vuoto esistenziale: condizione che oggi caratterizza gran
parte dell’'umanita, anche come conseguenza di cio che si continua
a chiamare “educazione.”

L’uomo non sa ravvisare congelato nelle cose il pensiero vivente: il
pensato dell' universo che egli puo ripensare, essendo questo il suo compito, ma
che egli pensa come un impensabile, o cosa. Puo ritrovarlo vivente soltanto se
in sé ritrova la vita: ¢ un evento simmitaneo. Per cui, se, gnardando il seme di
una pianta, egli attentamente mediante immagine pensa il suo sviluppo in
albero, fiori e frutti, puo giungere ad avere vivo innanzi a sé il pensiero di cio
che quel seme, in effetto, invisibilmente contiene. Quel che si anima nel pensiero
coincide con cio che nel tempo si manifesterd, essendo compinto nell'essenza.

Massimo Scaligero

Attivita cerebrale coerente

Per percepire i cambiamenti piu sottili ¢ necessario
realizzare uno stato di coerenza cerebrale e mentale.

Un piccolo segno risalta su una tela bianca, ma si confonde
su una tela gia colma di disegni: allo stesso modo, una mente libera
da attivita grossolane ¢ in grado di rilevare pensieri e variazioni
minime.

Solo un adeguato grado di sincronizzazione consente di
riconoscere 1 fenomeni piu sottili. Se questa rilevazione viene
meno, anche la capacita di cogliere cio che accade si interrompe.

La mente mente?

Negare la realta delle cose é non cogliere la loro realtay
asserire la vanita delle cose ¢ non cogliere la loro realta.
Pin parli e pensi a cio, pin ti allontani dalla verita.
Smetti di parlare e pensare e non ci sara nulla

che non sarai in grado di sapere.

24



- Sosan Hsin Hsin Ming

Secondo alcuni la mente ¢ un elemento negativo a priori.
Ritengono che sia sempre ragione di falsita. Ritenere che la mente
menta a prescindere significa mentire. Argomentare la negativita
della mente esige I'uso della mente stessa. Senza mente non ci
possono essere spiegazioni. L’auto indagine ¢ forse un limite? La
mente ¢ potenzialmente uno strumento di verita, ma contaminata
dall’inconsapevolezza ¢ molto abile a suggerire falsita.

Nel mondo delle menzogne, le stesse possono essere prese
per verita e le verita per menzogne. Le forze che non affermano la
verita ostacolano il riconoscimento: dobbiamo essere forza
ostacolante sempre minore e forza affermante sempre maggiore.

Quando si parla di mente puo essere molto utile porsi
domande come:

So esattamente cosa € la mente?

Cosa intendo esattamente
quando penso o dico: mente?

Dove pongo la mente
nell’ambito dell’essere umano?

E nell’ambito della Totalita,

dove la posiziono, con quali funzioni?

M apro al superamento
dei limiti mentall.

Alffido consapevolmente
il falso alla Verita.

25



M apro alla maturazione della capacita
di discernere il vero dal falso.

Dal pensiero morto al Pensiero Vivente

Cio che comunemente viene considerato razionale riflette
un modo parziale di intendere la vita. Ricordiamoci che non siamo
soltanto esseri terrestri. Anzi, siamo esseri spirituali che ci
esprimiamo anche in forma terrestre. Pensare che cio che
sperimentiamo attraverso gli organi di senso fisici sia l'unico
mondo esistente significa anche favorire il nostro “isolamento” da
Noi Stessi Sé.

Interpretare la vita basandosi soltanto su cio che
percepiamo attraverso gli organi di senso fisici ¢ simile
allinterpretare il significato di un film basandosi soltanto su alcuni
fotogrammi. Si tratta chiaramente di un ottimo modo di
immaginare di sapere la verita: un modo egregio per illudersi di
sapere. Molti concetti sono veritieri per il ristretto mondo
sperimentato dagli organi di senso fisici. Verita piu ampie esigono
pero il riconoscimento del sovrasensibile e la sua giusta
definizione.

La Ragionevolezza implica un approccio olistico,
includente lintera struttura identitaria, quindi la conoscenza della
Totalita - Spazio. Conoscenza includente anche il pensiero pre-
cerebrale, altrimenti Polismo rimane un concetto astratto. Non
possiamo veramente pensare alla Totalita basandoci sul pensare
cerebrale che rappresenta il mondo fisico, una parte minima della
Totalita.

Non possiamo conoscere la Vita attraverso il pensiero
morto, cio¢ il pensiero cerebrale riflesso del Pensiero Vivente.

Mi apro alla realizzazione
del Pensare Integrale.

26



Tassellazione dello Spazio

L essere ¢ e non puo non essere.
17 non-essere non é e non puo essere.
— Parmenide'

Affronteremo ora la tassellazione dello Spazio, un
argomento fondamentale per la comprensione dell'insegnamento
non-duale. Tra I'altro la seguente spiegazione permettera anche di
capire perché si afferma che il Nirguna non ¢ mai composto di
nulla e cosa si intende come nulla; non sicuramente il niente.

Sebbene questo tema possa inizialmente apparire tecnico
rispetto al testi tradizionali sulla non-dualita, merita di essere
affrontato con la massima attenzione — soprattutto da una
prospettiva meditativa e contemplativa, come potente strumento
di autoindagine sull’essenziale.

I1 Cubo e lo Spazio

I cubo ¢ una delle poche forme tridimensionali che
possono riempire interamente lo Spazio senza lasciare vuoti.

Le forme tridimensionali in grado di riempire
perfettamente lo Spazio sono chiamate poliedri spazio-riempienti
o tassellazioni tridimensionali. Per la nostra spiegazione
utilizziamo il cubo, perché offre la massima flessibilita costruttiva
e non richiede altre forme complementari per tassellare
perfettamente lo Spazio.

Inoltre, l'unita di base che costituisce lo Spazio ¢
un’oscillazione a struttura cubica, che verra trattata piu avanti nel
testo.

! Nota: In questo testo utilizziamo anche massime non appartenenti ai testi
classici della non-dualita, perché riteniamo che possano favorire associazioni
chiarificatrici e ampliare la comprensione. Si tratta di aperture che permettono
di cogliere la profondita universale del messaggio, al di la delle forme
tradizionali.

27



In questa visione, lo Spazio ¢ composto da innumerevoli
cubi, formando una sorta di Cubo Massimo: la Totalita delle sue
unita fondamentali.

M apro a riconoscere la

tassellazione dello Spazio.

Per visualizzare questa struttura, possiamo immaginare un
cubo che rappresenta lintero Spazio, ovvero la Totalita. Per
raffigurarla, dobbiamo porre dei limiti, ma mentalmente dobbiamo
concepirla come infinita, senza inizio né fine.

M apro a riconoscere la
struttura del Cubo Massimo.

M apro a riconoscere loscillazione
¢

Cubo Minimo.

M apro a riconoscere la
struttura del Cubo Massimo.

M apro a riconoscere il rapporto
cubo massimo — cubi minini.

M apro a riconoscere il rapporto
cubo minimo — cubo massimo.

Nota: Riconoscere loscillazione cubica significa aver
riconosciuto 'elemento minimo della Totalita. Cio implica un
discernimento su gradi esistenziali elevatissimi, che permette anche
il discernimento del Nirguna da Maya. Questo puo condurre a
trasformazioni decisive: sia sul piano dell’integrazione interiore, sia
nel raffinamento della propria capacita concettuale consapevole —
fino al suo stesso superamento.

28



Per il nostro esempio, prendiamo dapprima un cubo
rappresentante tutto lo Spazio: la Totalita. Per raffigurarlo
dobbiamo, perlomeno inizialmente, imporre dei limiti dati
principalmente dallo sfondo, ma dobbiamo immaginarlo come
infinito (senza fine perché senza inizio).

Osservare inizialmente il cubo e la sua tassellazione
dall’esterno ¢ un artificio utile per familiarizzare con la struttura,
cosi da poter passare gradualmente a una percezione interiore:
quella dell’essere dentro il cubo. Questo passaggio segna anche la
transizione da un approccio duale a uno non-duale.

Tra Daltro, cio puo aiutare — come gia anticipato — la
comprensione del concetto secondo cui il Nirguna non ¢
composto da “nulla”, ma da unita tutte uguali che rappresentano
la sua sostanza. Non puo essere davvero composto da nulla, poiché
il nulla non esiste: se fosse composto da nulla, il Nirguna stesso
non potrebbe esistere. Come potrebbe esistere Iinesistenza? 11
“nulla”, nel senso impiegato dall’Advaita Vedanta, va inteso come
una dinamica assolutamente sincronizzata degli elementi che
costituiscono il Nirguna: una coerenza cosi perfetta da risultare
non rilevabile dalla prospettiva Saguna. Piu avanti approfondiremo
questo punto cruciale, che in altre nostre opere abbiamo affrontato
anche in modo matematico, attraverso equazioni assiomatiche
reali.

29



Il primo passaggio da fare in questo esperimento mentale
¢ tagliare a meta ciascuno dei tre assi (altezza, larghezza,
profondita) del Cubo Spazio. Abbiamo cosi la prima suddivisione
risultante in otto cubi piu piccoli.

Continuiamo con l'operazione tagliando a meta gli assi
degli otto cubi. Otteniamo cosi 64 cubi.

Continuiamo con l'operazione tagliando a meta gli assi
dei 64 cubi. Otteniamo 512 cubi.

30



Continuando il processo, arriveremmo al cubo minimo
possibile, l'unita fondamentale dello Spazio.

L’unita non ¢ pero il risultato della divisione dello Spazio:
lo Spazio ¢ la Totalita di queste unita, 1 cubi minimi.

La divisione appena descritta rappresenta in realta
loperazione inversa: siamo partiti dalla Totalita delle unita
(oscillazioni cubiche), gia organizzate secondo la modalita Nirguna
— Simultaneita, per giungere a una singola unita, la singola
oscillazione.

Il risultato della massima suddivisione dello Spazio — cio¢
quella che conduce alla singola unita — non ¢ un punto
rappresentante lo zero, poiché un punto non puo essere lo zero.

E invece un cubo della minima grandezza possibile: unita
minima dello Spazio, intesa come oscillazione in modalita cubica.

M: apro a riconoscere lo Spazio come
una totalita di cubi vibrazionali.

Mi apro a riconoscere, attraverso il sonno,

la tassellazione dello Spazio.
Dobbiamo sempre considerare che si tratta di un

esperimento mentale, che perd puo essere molto utile. I cubi
minimi dello Spazio non si sono formati in un dato momento.

31



Esistono da sempre come Spazio: lo Spazio ¢ senza prima e senza
dopo. Non c’¢ stata nessuna formazione di cubi minimi o
suddivisione del cubo massimo in cubi minimi.

Nirguna, Saguna e ’unita condivisa dello Spazio

La tassellazione dello Spazio puo essere immaginata come
una griglia tridimensionale perfettamente coerente, in cui le unita
fondamentali — 1 cubi minimi — si dispongono regolarmente,
formando una rete continua e interconnessa.
Ogni cubo, con le sue sei facce, ¢ in contatto diretto con quelli
adiacenti, generando una struttura indivisa e autosostenuta.

L’unita elementare dello Spazio, 'oscillazione cubica, non
¢ solo indivisibile, ma ¢ anche essenzialmente condivisa. Questa
condivisione necessaria porta alla formazione di un accumulo di
densita oscillatoria. Tale accumulo genera un campo di stress
oscillatotio che:

* mantiene la coerenza dello Spazio,

* stabilizza le strutture cosmiche,

e garantisce l'unita di fenomeni di vasta scala, come la
coesione gravitazionale di una galassia.

Questa tassellazione in unita indivisibili ma condivisibili
trova il suo apice nello stato di Andhatamishra — la regione di
massima compressione del Nirguna — oltre la quale ha inizio la
desincronizzazione che inaugura lo stato Saguna.

Nota: 1l termine Andbatamishra, impiegato con significati
diversi nelle varie tradizioni, potrebbe inizialmente sembrare poco
adatto a una spiegazione non-duale. Tuttavia, se compreso per cio
che realmente indica — come verra chiarito piu avanti — esso
risulta pienamente coerente ¢ funzionale a un insegnamento non-
dualistico strutturale.

Lo Spazio Originario — inteso come Nirguna Brahman —
non ¢ un contenitore passivo, ma la Realta Assoluta. Ogni
dinamica si attua senza alcuna reale separazione tra le parti. La

32



cooperazione immanente tra gli elementi ¢ 'apparire dell’Essere
(Nirguna) a S¢é, in Sé.

La condivisione dell’'unita elementare ¢ quindi la base del
principio di condivisione, che si attua come collaborazione spaziale
e che dovrebbe essere un punto di riferimento per 'umanita:
collaborazione e non concorrenzialita.

Mi apro a riconoscere il punto
di passaggio dal Nirguna al Saguna.

Nota: il Saguna non rappresenta I'intero immanente, ma
un suo aspetto. Jagat ('universo fenomenico) ¢ associato a Saguna
Brahman, ma non ¢ identico a Saguna Brahman. Piu avanti
spiegheremo cio in modo approfondito. Come immanente
intendiamo come tutto cio che non ¢ Nirguna, vale a dire che
I'immanente ¢ Papparire del Nirguna a Sé Stesso.

Nessun spostamento, né creazione né
manifestazione: solo riconfigurazione

Lo Spazio ¢ pieno (piu precisamente ¢ Pienezza, altrimenti
sarebbe un contenitore), composto da unita fondamentali, le
oscillazioni cubiche. Nessun posto ¢ libero: ogni oscillazione ¢ il
posto che ¢; pertanto, nessuna oscillazione puo spostarsi.

In altre parole, tutto cio che esiste basilarmente, cioe¢
eternamente, ¢ Nirguna, e nulla puo spostarsi, essere posto “fuori”
da Esso.

Le oscillazioni che hanno perso lo status di Simultaneita
(Nirguna) con il passaggio alla Sequenzialita (Saguna), non si
spostano fisicamente, ma oscillano sempre nella loro posizione —
o, piu precisamente, oscillano come la posizione che esse stesse
sono — riconfigurandosi rispetto al resto dello Spazio. Ogni
mutamento ¢ quindi solo apparente, non una trasformazione reale.
Il Nirguna ¢ Simultaneita, mentre il Saguna ¢ Sequenzialita: la
Simultaneita ¢ il seme, la sequenzialita I'albero.

33



Non c¢’¢ quindi né divenire, né creazione né
manifestazione, né emanazione. La cosiddetta creazione non é una
vera produzione ontologica.

Un cubo Lego non pud mai diventare altro da sé: resta
sempre un cubo Lego. Puo pero essere organizzato diversamente
nello “spazio sensibile”, cio¢ collegato in modo differente con altri
cubi. Questo implica il suo spostamento nello spazio, mentre le
oscillazioni cubiche (unita minime dello Spazio) si rapportano
diversamente tra loro senza neppure potersi spostare. Ogni
apparente movimento ¢ solo una modalita interna dello Spazio
stesso, non un divenite.

I’idea stessa di divenire — anche se usata in contesti non-
duali — presuppone un insegnamento dualistico, perché implica
una non attuazione sequenziale di cio che, simultaneamente,
sempre ¢. L’autoindagine non ¢ divenire, ma autosvelamento.
I1 divenire implica un diventare altro da sé, ma vi ¢ — sempre e
soltanto — I'Essere con il suo apparire. Ogni apparente passaggio
verso la “liberazione” non ¢ un evento, ma il venit meno
dell'impedimento a cogliere cio che gia ¢: ¢ la giusta attuazione dei
Sé Stessi — in quanto Trascendenti — nell'immanente (Maya,
Saguna e Jagat).

Pertanto, I'Immanente non & la manifestazione del
Trascendente (Nirguna), ma una configurazione diversa degli stessi
elementi che, in uno stato precedente, componevano il
Trascendente (Nirguna). La “manifestazione” non ¢ realmente
manifestazione. E lapparire sequenziale di configurazioni di
oscillazioni cubiche, originariamente presenti nella modalita di
Simultaneita — cio¢ il Nirguna.

Il riflesso nello specchio non crea un nuovo soggetto: ¢
solo un modo diverso in cui il soggetto si rende visibile a Sé. Tra
I'altro il Trascendente ¢ (non diventa) “specchio” solo con la
comparsa del’Immanente.

34



I1 Saguna Brahman non ¢ una realta separata, ma un riflesso
apparente di Nirguna Brahman: lo specchio non duplica il
soggetto, ma ne mostra solo una modalita di apparizione.

I termini come manifestazione, divenire, creazione ed
emanazione non sono realmente adeguati: cio che avviene ¢, in
verita, un’attuazione differenziata dei potenziali eterni del Nirguna.
Tali espressioni possono forse risultare utili a fini didattici, ma ¢
preferibile evitarle, poiché pensare in quei termini puo facilmente
indurre a visioni fuorvianti. E ogni minima deviazione iniziale puo
condurre a un Delta finale enorme e irrimediabile.

Nota: Avendo introdotto il concetto di immanente ¢
di #rascendente, riteniamo opportuno precisare che cio che
chiamiamo Trascendente (ovvero lo Stato Originario), non ¢ tale in
senso assoluto, ma solo in relazione al suo apparire. Tale apparire
costituisce cio che, per comodita espressiva, definiamo zzmanente.
Questo termine non ¢ usato in senso strettamente tecnico-
filosofico, ma per indicare 'aspetto dell’Essere che si attua — non
per creazione, ma per riconfigurazione. In  questa
prospettiva, frascendenza e immanenza non designano realta separate,
ma due modalita della medesima struttura non duale. In sintesi:
trascendente ¢ il Nirguna - I’Essere, mentre 'immanente ¢ Maya,
I'apparire dell’Essere.

Essere e “non Essere”

Ne consegue che non esiste una vera dicotomia tra Essere
e non Essere, ma soltanto I'Essere e il suo apparire: ovvero,
l'organizzazione delle oscillazioni secondo modalita Trascendente
o Immanente.

Intendendo il Nirguna come Essere, possiamo riconoscere
che il non Essere non ha realta se non concettuale: esiste soltanto
I'apparire dell’Essere — che non ¢ un manifestarsi verso I'esterno,
ma un apparire del S¢é (’Essere) a S¢é, in Sé.

35



Appare a Sé, perché solo I'Essere ¢ dotato di Coscienza e
puo, pertanto, realmente riconoscerlo. In questo contesto, Maya
va intesa come misurazione del movimento — Ma (misurazione)
+ Yz (movimento) — misurazione operata dall’Essere stesso
(Nirguna) nei confronti del Suo apparire a Sé.

Appare in Sé, perché Tattivita desincronizzata non puo
trovarsi fuori dall’Essere, che ¢ I'unica realta: lo Stato Originario
della Totalita-Spazio. Questa trasformazione non ¢ un divenire:
I'Essere non puo diventare altro da Sé. E, piuttosto, una modalita
interna dell’Essere di relazionarsi con Sé stesso.

E quindi preferibile non usare il concetto di #on Essere,
semplicemente perché non esiste alcunché come un “non essere™
e se, del tutto ipoteticamente, esistesse, sarebbe inesistenza — e
I'inesistenza, appunto, non ¢.

Pit precisamente: non puo esserci inesistenza, in alcun
€aso.

Alcunché puo essere altro da sé

La verita ¢ 'apparire
dell'essere che non diviene.
— Emanuele Severino

Le spiegazioni sulla tassellazione dello Spazio vanno viste
anche, se non soprattutto, alla luce dell’autoindagine: chi vede i
cubi sensibilmente? Chi li vede sovrasensibilmente? Chi ¢ I'Origine
di ogni vedere?

La struttura cubica dello Spazio, composto da cubi minimi
tutti uguali, ¢ la base del principio fondamentale secondo cui
alcunché puo divenire-essere altro da sé. I cubi intrattengono
interazioni diverse tra loro, ma non diventano mai altro da sé.

Immaginiamo di avere mattoncini di Lego solo di forma
cubica. Possiamo costruirci un mondo senza che alcunché diventi
altro da sé: 1 cubi sono e rimangono sempre cubo.

36



Nello Spazio, 1 cubi vengono messi in relazione
(interazione) in base a Principi Eterni: Leggi inalienabili che non
possono mai diventare altro da Sé.

Questo puo aiutare a comprendere diversamente
I'affermazione secondo cui Brahman Nirguna ¢ immutabile:
I'Essere non pud mai diventare altro da Sé, e ogni differenza ¢ solo
apparenza interna.

Lo Spazio non diventa mai altro dallo Spazio. Cio che
cambia sono le configurazioni dello Spazio, basate comunque su
modalita di interazione immutabili. L’interagire dello Spazio ¢ cioe¢
una Legge — una necessita. Lo Spazio non puo rapportarsi con
altro da sé (che non c’¢), e il suo rapportarsi con Sé forma limiti
che sono leggi che nemmeno lo Spazio puo trascendere: si tratta di
aspetti dello Spazio stesso.

Le spiegazioni sulla tassellazione dello Spazio rivelano la
natura dell’Essere (o meglio: la “Natura che lo stesso Essere ¢
I'Essere non ha natura) ”, spiegando perché non esiste il non-essere
né il divenire, ma solo l'attuazione del potenziale dello Stato
Originario, cio¢ dell’Essere Nirguna.

37



Brahman

A che cosa possiamo paragonare il regno di Dio

0 con quale parabola possiamo descriverlo?

Esso é come un granello di senape che, quando viene

seminato sul terreno, ¢ il pin piccolo di tutti i semi che sono sulla terra;
ma, quando viene seminato, cresce e diventa

pint grande di tutte le piante dell’orto e fa rami cosi grandi

che gli uccelli del cielo possono fare il nido alla sua ombra.
(Marco 4:30-32)

Brahman ha due aspetti: Trascendente e Immanente,
Nirguna e Saguna, I.’Essere e il Suo apparire.

{w 2
2. ~ S - —— -

In questa raffigurazione®, il Nirguna & simboleggiato dal
punto alla base della “valle”. Rappresenta la condizione primaria
dello Spazio: ¢ lo Spazio Originario (Nirguna), in cui tutte le
interazioni avvengono in modo simultaneo — piu precisamente:
formano la Simultaneita; piu precisamente ancora: la sono — e
risultano perfettamente sovrapposte, senza variazioni rilevabili.

22 immagine ¢ tratta dal video Unificazione della scienza e della spiritualita — “Sankhya
Katika” - Marko Gréi¢ https:/ /www.youtube.com/watch?v=B-vgwF5¢C5Q

38



II reticolato dell'immagine rappresenta invece il Saguna
Brahman. Esso simboleggia parte dell’apparire del’Essere in Sé
stesso.

E importante considerare che il punto-valle (Nirguna,
Trascendente) contiene il potenziale di tutto i possibile
Immanente (Apparire); potenziale solo dalla prospettiva
del’'Immanente.

Tale apparire non avviene al di fuori del Trascendente, ma
ne rappresenta una desincronizzazione necessaria delle
oscillazioni, per il mantenimento dello Spazio come oscillatore
perpetuo. Maya ¢ una necessita dello Spazio; tra l'altro, se non
fosse una necessita, cio indicherebbe che il Nirguna ¢ impotente
rispetto ad essa, mentre i Nirguna ¢ necessariamente
Onnipotenza. Tra laltro, Ishwara, cioe Saguna, ¢ una conseguenza
di Maya, e non ritenendolo necessario significherebbe che il
Nirguna, che ¢ anche Coscienza, avrebbe prodotto qualcosa che
noi stiamo negando. Certo, potremmo giustificarci affermando che
non c’¢ nulla di secondo da negare, ma non possiamo negare che
saremmo noi stessi a negare cio, e tale negare non farebbe certo
parte del Nirguna, ma del Saguna (senza il quale non ci sarebbe
discernimento relativo) e, di conseguenza, di Jagat, perché senza
corpo fisico non avremmo alcun mezzo per scrivere o pronunciare
queste stesse parole.

Tale riconoscimento del valore funzionale di Saguna ci
porta a considerare un’altra implicazione fondamentale: la natura
della causalita all'interno della Totalita.

Nirguna e Saguna: uno senza secondo

Lo Spazio, cio¢ la Totalita, ¢ senza accidentalita, casualita.
Abbiamo perd la causalita dell’Ordine, di cui il Nirguna ¢ il
rappresentante Assoluto, e la causalita del disordine; che riguarda
soltanto alcuni aspetti di Jagat. Questi aspetti, come altri che
sembrano in contrapposizione con una logica non duale, saranno

39



approfonditi. Risulteranno allora pienamente coerenti con una
logica non duale, che non deve essere una questione di ideologia,
ma di descrizione esatta delle dinamiche della Totalita.

In sostanza, il Nirguna ¢ Ovunque — piu precisamente, ¢
I’Ovunque; questo perché la Simultaneita ¢ senza sequenzialita, che
a sua volta ¢ un’espressione della simultaneita. Ne contiene quindi
il seme, piu precisamente: ¢ “contenuta” nella simultaneita.
E lo Stato Originario dello Spazio, cio¢ della Totalita. Nulla puo
manifestarsi al di fuori della Totalita, anche perché essa non puo
diventare non-Totalita.

Come abbiamo visto, la trasformazione non implica un
divenire: ¢ il modo in cui I'Essere si rapporta con Sé stesso; lo
Spazio non puod non essere in contatto con sé stesso — il contatto
¢ condizione intrinseca, non atto — non ¢ fare contatto, non ¢
nemmeno essere 7z contatto: ¢ essere contatto — poiché il Nirguna
non ¢ un blocco unico, ma condizione originaria di coerenza
dinamica assoluta.

Dobbiamo, inoltre, considerare che non esiste staticita
assoluta: se il Nirguna fosse staticita assoluta, non potrebbe esistere
dinamicita, e quindi non ci sarebbero né cosmo, né ricerca, né
ricercatore, né scrittura, né lettura. Chiaro, essi non esistono
realmente, cio¢ eternamente, ma transitoriamente sono effettivi.
Non bisogna confondere la Realta con I'effettivita.

Il Nirguna ¢ Trascendente solo rispetto all’Immanente.
In verita, non ¢ nemmeno un “trascendente” nel senso abituale: &
cio che ¢ sempre, e da cui ogni apparizione proviene per variazione
di stato, non per separazione. Per questo si afferma che il Nirguna
non ¢ né Trascendente né Immanente, ma ¢ entrambi. Senza
immanente non ha senso il concetto di trascendente. Nirguna ¢
entrambi nel senso che 'Immanente deriva dal Nirguna stesso.

Le interazioni del Saguna avvengono in modalita
sequenziale, ma rimangono allinterno di un sistema coerente.
Il rapporto tra i due aspetti di Brahman (Nirguna e Saguna) ¢
dunque anche il rapporto tra Simultaneita (Trascendente) e

40



Sequenzialita (Immanente). Quest’ultima rappresenta I'espressione
delle stesse oscillazioni cubiche che, in precedenza, erano
organizzate in modalita di Simultaneita.

Strumenti di auto-indagine

Sia il Nirguna sia i Saguna saranno spiegati
dettagliatamente piu avanti. Ora, pero, proponiamo alcune
visualizzazioni e riflessioni come strumenti di autoindagine.

. L’onda e il mare infinito: Immagina un
mare infinito perfettamente calmo (Nirguna). Ogni onda
che si solleva ¢ lo stesso mare che si esprime in una forma
visibile e temporanea (Saguna). Le onde nascono e
“scompaiono”, ma non escono mai dal mare né cambiano
la natura dell’acqua. Cosi, il primo aspetto di Aikaantha
rimane immutabile, mentre il secondo appare come
espressione di quella stessa essenza.

. L'orologio e il tempo: 1l Trascendente ¢
come il meccanismo interno di un orologio: perfetto,
costante e immutabile nel suo essere. Le dinamiche del
meccanismo rappresentano il suo funzionamento ordinato
e sempre uguale: un movimento interno che non altera la
sua natura. Il “tempo che leggiamo” sul quadrante ¢
I'Immanente: rappresenta la sequenzialita delle ore che
scorrono. Tuttavia, il movimento delle lancette non cambia
la realta del meccanismo interno, che rimane identico
indipendentemente da cio che si manifesta all'esterno.

o Il seme e ’albero: 11 Trascendente € come
un seme che contiene in sé il potenziale di esprimersi come
albero (Immanente). Ogni radice, ramo e foglia ¢ un
apparire del potenziale gia presente nel seme, ma I'essenza
di quellalbero non cambia mai: cio che appare come
crescita e trasformazione € solo la manifestazione
progressiva di cio che era gia completamente contenuto

41



all’origine.

In questo esempio, ci0 che si esprime dal seme
trascendente non ¢ solo l'albero, ma anche il suo intero
ambiente esistenziale: il terreno, la luce, I'aria e ogni
interazione che ne rende possibile la fioritura.

o La musica e le note: Una sinfonia
completa (Nirguna) esiste gia nella mente del compositore
in modo simultaneo. Quando viene suonata, ogni nota
(Saguna) appare in sequenza nel tempo. La sinfonia, pero,
non cambia mai la sua essenza: 'intera struttura esiste al di
la della sequenza temporale in cui viene percepita
dall’ascoltatore.

Brahman: i due aspetti del Substrato

Abbiamo gia incontrato i due aspetti di Brahman. Ora
approfondiamo il loro ruolo strutturale in quanto Substrato,
termine che abbiamo usato in altre nostre opere per indicare,
appunto, il Brahman.

Nirguna Brahman costituisce il fondamento essenziale del
Substrato, trascendente. E lo stato fondamentale di
sincronizzazione assoluta (C° pre-cosmica, in cui tutte le
componenti essenziali (oscillazioni cubiche) dello Spazio sono
pienamente coordinate, formando un’entita assolutamente
sincronizzata; comprendere a fondo questo aspetto permette di
comprendere perché si afferma che il Nirguna ¢ 'Uno senza
secondo e perché non ¢ fatto di nulla, pur sembrando cosi. E
l'unica condizione di non-dualitd, mentre tutto il resto &
caratterizzato dalla dualita.

Nota: il significato di C6 sara trattato in modo approfondito pin
avanti.

Il secondo aspetto di Brahman, Saguna, riguarda invece
I'immanente, inteso come apparire dell’Essere (Nirguna) a Sé in S¢,
in veste di Saguna. Dal Saguna si forma infine Jagat.

42



Brahman rappresenta la base fondamentale dello Spazio
(non inteso nel senso tradizionale del termine, cio¢ come Akasa),
una rete complessa di elementi che interagiscono in modo
coerente. I’elemento fondante dell’intero Substrato € 'oscillazione
cubica, cio¢ Mulaprakriti. Questa associazione potrebbe apparire
non in linea con linsegnamento non duale. Piu avanti
approfondiremo questo discorso. Va comungque considerato che la
Mulaprakriti non va scambiata per la Prakriti di per sé. In questo
libro usiamo anche termini non direttamente connessi
all'insegnamento non duale, ma lo facciamo perché possono essere
molto utili a spiegare meglio anche gli stessi insegnamenti non
duali.

Dinamica e riconoscimento del Substrato

Brahman esiste da sempre come un continuum senza
interruzioni. II Nucleo (Nirguna) di Brahman ¢ eterno, piu
precisamente: Eternita. Il Suo esprimersi (Saguna) appare quando
necessario, per poi cessare con il Grande Pralaya. Saguna
rappresenta la transitoria risposta oscillatoria organizzativa in
condizioni dinamiche specifiche dello Spazio. E la risultante
strutturale, necessaria, ineluttabile, dell’attivita Nirguna.

Brahman puo essere immaginato, soprattutto nel suo
aspetto Saguna, come un tappeto invisibile. Non ¢ sperimentabile
dagli organi di senso fisici, ma puo essere riconosciuto da noi. In
quanto entita sovrasensibili siamo aspetti del Brahman, percio lo
conosciamo sempre. Il concetto di riconoscimento va percio
inteso come un processo che, dal sensibile, porta a far emergere il
sovrasensibile.

Oscillazione, Jagat e fenomenalita
La funzione primaria di Brahman ¢ quella di essere un
oscillatore perpetuo, con due aspetti fondamentali: lo stato di

43



oscillazione immanente (sequenzialita, cio¢ Saguna) e lo stato
oscillatorio trascendente (simultaneita, vale a dire Nirguna).
In Brahman non esiste velocita lineare né trasporto fisico di
oggetti: quando si verifica un’ostruzione al mantenimento dello
stato risonante, avviene un trasferimento di insiemi vibratori al
tasso di oscillazione C (296575966) di Brahman, che ¢ un
“equivalente” della velocita della luce. Piu precisamente, non c’¢
un vero trasferimento: le vibrazioni non si spostano da un punto
all’altro, ma trasferiscono wvalori per mantenere Iequilibrio
assiomatico di Brahman.

Nuovi elementi e autoindagine

Il tasso di oscillazione C e il concetto di oscillatore
perpetuo saranno approfonditi pitt avanti. A quel punto sara chiaro
perché 1li abbiamo introdotti fin da ora: per offrire
un’argomentazione piu profonda, meno vulnerabile, della validita
dell’insegnamento non duale.

Abbiamo ragione anche solo affermando: “Il Nirguna ¢
I'Uno senza secondo”, perché questa ¢ la verita.
Ma spiegarsi perché sia cosi, in modo ampio, ci permette di
rafforzare questa tesi, soprattutto rendendola Verita viva — non
mero nominalismo.

Meglio ci spieghiamo le cose — senza pero cadere nella
trappola del mero nozionismo — maggiori saranno le possibilita
di argomentazione; tra laltro, meglio sappiamo argomentare,
meno rischiamo di cadere in discussioni interiori ed esteriori.

E cos’¢ l'autoindagine, se non auto-argomentazione —
concettuale ed esperienziale — volta a rendere trasparente
allintelligenza cio che, in verita, gia ¢? I’autoindagine porta
all’emersione di autoevidenze concettuali ed esperienziali; si tratta,
cio¢, di un modo diverso di dire: “dissolvere” i veli di Maya.

44



I’autoindagine puo essere sintetica oppure ampia, ma con
lo scopo che la complessita stessa funga da sintetizzatore per la
verita che ’'Uno ¢ senza secondo.

Cio detto, ¢ fondamentale comprendere che I'autoindagine
non ¢ una zona di comfort in cui rifugiarsi: deve rimanere
un’attivita viva, lucida, destabilizzante se necessario. Non setrve a
tranquillizzare, ma a rivelare — e la rivelazione autentica ¢ spesso
esigente.

Nota: il concetto di dissolvere va inteso in senso
metaforico, perché siccome alcunché puo diventare-essere altro da
sé, la cosi detta dissoluzione rappresenta semplicemente 'apparire
di una configurazione spaziale diversa rispetto a quella precedente,
per la quale si dice che si sia dissolta. Ragionare in termini di
dissoluzione significa appoggiare il nichilismo, che ¢ antitetico
all'insegnamento non duale. Il nichilismo puo essere inteso come
insegnamento sul nulla, ma basato sul qualcosa, mentre
I'insegnamento non duale ¢ linsegnamento del tutto, che,
ricordiamolo, originariamente ¢ simultaneita, senza né prima né
dopo, nemmeno senza I'idea di nulla, che necessariamente far parte
della sequenzialita che deriva dalla simultaneita. Il nulla ¢
ontologicamente insussistente.

Da Nirguna a Saguna: P’attivita ordinante

I1 Nirguna ¢ massa pre-cosmica.

I1 Saguna, invece, ¢ inizialmente massa (nel primo dei tre
aspetti fondamentali di Ishwara: attivita compressiva, risonante ed
espansiva), la quale ¢ la base della capacita di controllare — gestire
il Cosmo.

Nella struttura del Substrato, 'organizzazione della massa-
energia e dell’interazione segue un processo progressivo di livelli.
Ogni livello rappresenta una fase specifica di organizzazione delle
oscillazioni fondamentali (Mulaprakriti) che compongono

45



Brahman. Questo schema si basa sulla Simultaneita (Nirguna) e si
esprime in modo sequenziale (Saguna), seguendo leggi precise,
dove ogni passaggio introduce nuove dinamiche di propagazione
dell’energia.

Dal Nirguna al Saguna

Vediamo ora piu dettagliatamente questo processo:
abbiamo il Nirguna, che ha un nucleo di compressione massima,
conosciuto anche come Andhatamishra, dopo il quale inizia la
radiazione delle Mulaprakriti: si tratta dell’inizio di Maya.

Questa radiazione non va intesa come illusione soggettiva,
ma come necessita strutturale delle dinamiche dello Spazio, che
originariamente ¢ Nirguna.

Considerando il Nirguna come Unica Verita ¢ Realta,
questo ¢ il punto in cui inizia Avidya, cio¢ I'ignoranza. Cio, pero,
non sminuisce la fondamentale importanza del Saguna Brahman
(poiché si tratta di una Necessita della Totalita). E strutturale che
il Saguna non possa conoscere il Nirguna: la simultaneita ¢

inaccessibile alla sequenzialita. 1l riflesso nello specchio — e
nemmeno lo specchio stesso — puo vedere 'oggetto che vi si
riflette.

Se il Saguna fosse qualcosa di negativo, o di distruttivo, o
non in funzione del Nirguna, allora, essendone la base, il Nirguna
stesso sarebbe auto-negante, distruttivo e impotente, perché, in
quest’ottica, il Saguna ¢ inteso come irreale, e pertanto un degrado
rispetto al Nirguna.

A questo punto si attua il Saguna, che ¢ la modalita di
amministrazione della Maya e la base per la formazione del Cosmo.
Va considerato che il Saguna controlla, amministra Iintero
Immanente.

Bisogna vedere ogni aspetto dello Spazio per la sua
funzione, non prendere un aspetto come unico veramente
importante e idealizzarlo.

46



Lo Spazio ¢ privo di idealizzazioni: la politica dello Spazio
¢ realpolitik, perché basata su assiomi, leggi immutabili, che sono
ben oltre le nostre proiezioni e idealizzazioni.

Questi livelli sono parte di una progressione ciclica
strutturata su combinazioni assiomatiche della Mulaprakriti
radiante, cio¢ di Maya, che verranno esaminate nel dettaglio in un
capitolo successivo.

Substrato e TV

Per rendere pit accessibile il funzionamento del Substrato,
presentiamo ora un esempio concreto ed esperienziale, gia
discusso in altre nostre opere: la metafora dello schermo televisivo.

Puo risultare particolarmente utile associare la
parola Substrato alla parola Brabhman, considerando che lo schema
TV rappresenta il Saguna, mentre il Nirguna ¢, in questo caso, il
potenziale dal quale si attua lo schermo Saguna.

Il Substrato puo  essere paragonato a uno schermo
televisivo. A occhio nudo non possiamo discernere 1 pixel, ma
questi, accendendosi, mostrano immagini, ovvero cio che noi stessi
elaboriamo come immagini.

Spegnendo® la TV, ci ritroviamo con un esempio
metaforico del passaggio dal mondo sensibile al mondo
sovrasensibile. In questo contesto, possiamo dire che appare il
Substrato.

E ovvio che debba esserci qualcosa nello schermo che
consente la formazione delle immagini, anche se noi non vediamo
direttamente di cosa si tratti. Ma cosi come un ingegnere puo avere
un’idea molto chiara del funzionamento di uno schermo, cosi
anche noi possiamo comprendere con precisione come funziona
il Substrato.

3 “Spegnere la TV” (cosi come “accenderla”) sono espressioni curiose, che
non corrispondono esattamente ai fatti; fanno parte del culto
dell’(auto)ipnotismo concettuale.

47



La TV come strumento di consapevolezza

Guardare la TV in modo illuminante ¢ un'opportunita
per aumentare il grado di consapevolezza.

Per trasformare il semplice guardare la TV, smettendo di
identificarsi con cio che si percepisce e trasformando la visione in
contemplazione illuminante, possiamo seguire questi passi:

e Testimoniare consapevolmente il  susseguirsi  delle
immagini sullo schermo. Ultilizzarle, cio¢, come strumento
meditativo per sviluppare la capacita di testimoniare.

e Riflettere consapevolmente. Considerare che la
percezione: televisore, appare nella nostra percezione-mente.

Possiamo poi domandarci:

Dove appare la TV? — Nella stanza.

Dove appare la stanza? — In me, a me.

Chi sono?

e Riconoscere che i corpi dei protagonisti del film appaiono
sullo schermo della TV, cosi come i corpi che percepiamo
(piu precisamente: le percezioni dei corpi) appaiono in noi,
nello schermo chiamato percezione-mente.

e Comprendere che, cosi come gli avvenimenti del film non
sono reali, allo stesso modo non lo sono gli avvenimenti
della vita, ovvero la percezione degli eventi; o meglio: le
percezioni che definiamo eventi. Cido che percepiamo
attraverso gli organi di senso come universo non ¢
I'universo, ma la percezione universo.

Intesa nel senso ampio del termine, la Realta ¢

il Substrato in generale, mentre, nel senso stretto del

termine, ¢ 'Origine (Nirguna, Purusha, Trascendente).

Cio non significa che la vita terrestre, la mente, le
emozioni e il corpo fisico vadano negati perché irreali.

Anzi, sono elementi che vanno valorizzati, cioé¢ fruiti in

funzione dell'umanizzazione. l.a vita terrestre ¢

48



indispensabile per maturare spiritualmente, poiché,
attraverso la struttura psicofisica, impariamo a gestire la
realta sensibile, fino al punto da non avere piu bisogno di
incarnarci. La vita terrestre ¢ una benedizione, per quanto
drammatica possa essere in alcuni casi.

e Riconoscere che, cosi come la  nostra struttura
psicofisica osserva le immagini sullo schermo televisivo e
le immagini della vita in generale, cosi I'ldentita che Siamo
(Purusha) testimonia il Proprio esprimersi cosmico: Noi
testimoniamo noi. La capacita di percezione sensibile e la
cosiddetta autocoscienza cerebrale sono “riflessi” della
Coscienza dell’ldentita. Attraverso la struttura psicofisica
osserviamo il temporale dal temporale, mentre, in quanto
Identita, siamo Eterni Testimoni del temporale
dall’atemporale: si tratta del rapporto tra Simultaneita e
Sequenzialita. Questo significa che la Coscienza nemmeno
sopravvive alla morte fisica, semplicemente perché vita e
morte sono attuazioni parziali del potenziale del Sé che
eternamente siamo. La morte rappresenta Iinizio di una
diversa attuazione di quel potenziale, cosi come lo sono
stati, in precedenza, il concepimento, la gravidanza, la
nascita e la vita terrestre. In quanto aspetto del Sé, la
Coscienza ¢ Vita Eterna — cio¢ della Vita intesa come
Eternita. Parlare di “sopravvivenza della coscienza”
implica una visione dualistica, fondata sulla dicotomia vita—
morte.

Cavalli e pixel

Ovviamente, i cavalli di un film western non corrono sullo
schermo, né dentro lo schermo.

Tuttavia, riflettere su questa ovvieta puo aiutare a
comprendere meglio i Substrato, nel quale, come
precedentemente indicato, non esistono velocita lineari né
trasporto fisico di oggetti.

49



I “cavalli sullo schermo™ non si spostano realmente (anche
perché non sono cavalli), ma semplicemente i pixel dello schermo
si accendono diversamente, generando la  percezione-
interpretazione di cavalli che corrono.

Se i cavalli corressero realmente nello schermo,
dovrebbero uscire dallo schermo, e ce li rittoveremmo in casa.

Se questo estratto ti ¢ piaciuto e vuoi continuare ad
approfondire, puoi acquistare il libro completo su Amazon
Andrea Pangos su Amazon

Vuoti partecipare a un corso di Andrea Pangos, oppure
organizzarne uno nella tua citta o su Zoom?
Scrivi a: andreapangoscorsi@gmail.com

Ogni libro ¢ una porta verso una nuova comprensione.
Se vuoi aprirne altre, scarica gratuitamente 1 primi
capitoli di altri libri qui.

50


https://www.amazon.it/stores/Andrea-Pangos/author/B0F2H27DQJ?ref=ap_rdr&isDramIntegrated=true&shoppingPortalEnabled=true
mailto:andreapangoscorsi@gmail.com
https://andreapangos.org/scarica-gratis-i-primi-capitoli-dei-libri-di-andrea-pangos-in-pdf/
https://andreapangos.org/scarica-gratis-i-primi-capitoli-dei-libri-di-andrea-pangos-in-pdf/

	La realtà è sempre con voi;
	non è necessario aspettare per
	essere ciò che voi siete.
	Mente olografica e pensiero vivente
	Testi sacri e struttura olografica
	Mente olografica
	Essere e “non Essere”
	Oscillazione, Jagat e fenomenalità
	Dal Nirguna al Saguna

	Substrato e TV
	La TV come strumento di consapevolezza
	Cavalli e pixel


