
Anteprima gratuita – primi capitoli 
 

 
 
  



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 

Nemmeno non Dualità  

 

 Autoindagine oltre il mito e l’illusione: 
risposte chiare alle questioni centrali 

dell’Advaita Vedanta 
 

Andrea Pangos 
 

Anteprima gratuita – primi capitoli 
 

www.andreapangos.org 
 

Ottobre 2025 
 

Copyright © 2025 Andrea Pangos 
  

http://www.andreapangos.org/


 3 

 
 
Sommario 
Introduzione 
Chi è che cerca cosa? Apparenza e Realtà 
Spazio, Unica Esistenza 
Mente olografica e pensiero vivente 
Tassellazione dello Spazio 
Brahman 
L’importanza di spiegarsi l’Assoluto 
Mulaprakriti, l’oscillazione originaria 
Nirguna 
Andhatamishra: soglia di Maya 
Advaita, Dvaita e il Gradiente 1:2 
Libertà e liberazione 
Esagono della Totalità 
Linga-Bhava 
Simultaneità (del) Sé – la pluralità indivisibile 
Il Fotone Sferico 
Jagat 
Antipatia, Simpatia e Amore: la Trasmutazione di 
Jagat 
Le tre modalità esistenziali 
Ahankara e arbitrio 
Essere, Nulla e Totalità: la prospettiva non duale 
La Conoscenza che È – oltre la dialettica 
La Verità (che) non (si) discute  
Livelli della conoscenza e Realtà ontologica  
Conoscenza come Rivelazione del Sé  
Dall’uomo sensibile all’Uomo-Substrato: accesso alla 
realtà ontologica  
L’Uomo Reale: Misura e Misuratore  
Oltre l’incompletezza: la Verità  
Epilogo  

 
9 

11 
18 
21 
27 
38 
49 
56 
62 
68 
70 
74 
89 
98 

102 
108 
112 
116 

 
119 
131 
156 
166 
172 
178 

      182 
 

185 
187 
189 
204 



 4 

Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos o 
organizzarne uno nella tua città o tramite Zoom? 

andreapangoscorsi@gmail.com 

 

 

Andrea Pangos è un ricercatore spirituale, 
autore e formatore attivo da quasi 25 anni, 
impegnato nella crescita interiore, nella 
trasformazione della coscienza e nella guarigione 
emozionale e spirituale. 

Libri pubblicati 

Andrea Pangos è autore di oltre 20 
opere dedicate alla consapevolezza, alla guarigione 
interiore, alla Cabala, all’Induismo e all’approccio 
scientifico alla spiritualità, tra cui: 

1. Il Cavaliere delle Energie 
2. Eternamente Qua 
3. Amare 
4. Trasformare il rancore in Perdono 

       



 5 

5. Tutto è già Illuminato – Risolto – Guarito per 
Tutto 

6. Coscienza, Spiritualità e Scienza 
7. Zero a Zero 
8. Karma e Incarnazione 
9. Mente la mente? 
10. Guarire dai traumi dal concepimento alla nascita 
11. Seguire la via del Cuore 
12. Illuminare e guarire le 5 ferite dell’infanzia 
13. OceanOnda 
14. Oltre la colpa: Vivere liberi 
15. Le Tre Chiavi per la Trasformazione Autentica 
16. Tu Amore Senzatempo 
17. Il Codice Segreto della Cabala 
18. Lo Spazio Uno e Trino 
19. Il Segreto della Luce nella Cabala 
20. A Immagine di Dio – Adam Kadmon e la Danza 

di ParaShiva e ParaShakti 

 

 
  

 

 



 6 

 Introduzione 
Questo libro nasce dall’intenzione di condividere una 

comprensione maturata attraverso anni di autoindagine viva e 
studio preciso delle strutture fondamentali del Reale. 

È rivolto a chi sente il bisogno di orientarsi in modo chiaro 
e profondo, in un tempo in cui le parole rischiano spesso di 
confondere più che rivelare. 

In queste pagine, concetti, visione ed esperienza si 
intrecciano per favorire un riconoscimento diretto — non 
attraverso credenze o adesioni intellettuali, ma mediante una 
chiarezza che emerge naturalmente. 

Ogni frase è offerta come possibilità di ascolto e visione: 
una soglia silenziosa che può aprire spazi di comprensione, oppure 
essere semplicemente lasciata andare, senza tensione. 

L’approccio qui proposto è un’esposizione strutturale 
dell’Ordine che sempre è: non indica un cammino da seguire, ma 
apre visione. 

Il libro descrive configurazioni ontologiche del Reale così 
come si presentano nella loro coerenza originaria. 
I termini utilizzati — come Nirguna, Saguna, Maya, Ishwara, 
Ahankara, Jiva, Jagat — non sono interpretazioni simboliche, ma 
aspetti della Totalità, che si struttura attraverso Coscienza, 
consapevolezza e mente. 

Il contenuto può essere accolto lentamente, frase per frase, 
come esperienza di riconoscimento — più che come costruzione 
logica o speculativa. 

Il testo non indica un percorso da seguire, ma apre a una 
visione chiara e coerente della struttura del reale. 

La non-dualità, qui, non si contrappone al relativo: è la 
condizione strutturale dell’intero, in cui simultaneità e sequenzialità 
convivono armoniosamente. 

Il linguaggio favorisce un riconoscimento unitario, capace 
di integrare chiarezza concettuale e visione interiore. 



 7 

I concetti proposti non sono dogmi, ma inviti: verificabili 
interiormente non attraverso dimostrazioni, ma come evidenze 
che si lasciano riconoscere. 

La comprensione, qui, si presenta come autosvelamento. 
Questo riconoscimento può sorgere dal Sentire, come 

intuizione luminosa, e solo successivamente — se necessario — 
articolarsi in concetto. 

L’indagine si accompagna a forme concettuali funzionali, 
che facilitano il riconoscimento diretto di ciò che già è. 

È un invito a umanizzarsi ontologicamente: non rifiutando 
la forma, ma lasciandola risuonare con l’Ordine. 

L’autoindagine proposta è viva: include conoscenza, amore 
e volontà — non come tappe da percorrere, ma come aspetti co-
presenti nell’indagine e nel riconoscimento. 

Ogni lettura è una meditazione. Ogni paragrafo, una soglia 
esperienziale. 

Ciò che chiamiamo “Ordine” è presenza indivisa: 
Beatitudine e Amore. 

È una presenza essenziale, integra e non separata. 
La Devozione è alla Verità. 
Siamo autoallievi: il Maestro è il Sé. 
Questo è un libro da attraversare, un invito al Vedere che 

è già compimento. 
Tutto è dicibile: anche il Mistero non è Mistero. 

 
 

 

 

 

 



 8 

Chi è che cerca cosa? 
Apparenza e Realtà 

 
 

La realtà è sempre con voi; 
non è necessario aspettare per 

essere ciò che voi siete. 
Nisargadatta Maharaj 

 
 
Chi è che cerca, cosa e perché? Cerca davvero? 
Chi si avvicina davvero all’insegnamento non-duale, presto 

inciampa in domande che scuotono molti appigli: la logica, 
l’esperienza, il senso stesso dell’identità. 

 
Se il Sé è unico e onnipresente, 

chi è che cerca? 
 

Se tutto è Brahman, 
come si spiegano il male, 

il dolore e l’illusione? 
 

Se non c’è individualità, 
chi compie le azioni? 

 
Qual è il senso della pratica, 

se tutto è già realizzato? 
 

Chi è che si illumina, 
se non c’è un io separato? 

 
Il problema del libero arbitrio: 

esiste davvero una scelta? 



 9 

 
Perché esiste l’illusione, 

se tutto è Uno? 
 

Come si concilia la sofferenza 
del mondo con l’Assoluto? 

 
Qual è la differenza tra conoscenza 
intellettuale e realizzazione diretta? 

 
Se siamo già Brahman, 

perché praticare? 
 
Un dubbio centrale per molti è proprio il cosiddetto 

paradosso del cammino spirituale: la non-dualità afferma che 
l’Assoluto non va raggiunto, perché è ciò che già siamo. Eppure, 
l’esperienza quotidiana è quella di separazione, ignoranza e ricerca.  

Il percorso spirituale, allora, non crea la Verità, ma dissolve 
i veli che la nascondono. La pratica — discernimento, distacco, 
meditazione — non contraddice la non-dualità, ma ne è strumento: 
un’apparenza funzionale per dissolverne una più densa. Come una 
scala che, una volta salita, può essere lasciata andare, anche la 
pratica spirituale viene superata nel momento stesso in cui adempie 
il suo scopo.  La meta non è lontana, né vicina: in quanto 
Simultaneità, è prima e oltre la Sequenzialità. È l’Adesso ciò che è 
sempre stato e che sempre sarà, che “attende” solo di essere 
riconosciuto. 

I dubbi elencati sopra non sono ostacoli, ma portali di 
maturazione — spirituale, filosofica, artistica, scientifica e, 
soprattutto, nella quotidianità.   

Questo libro non elude i nodi concettuali, ma li attraversa 
con rigore, favorendo la loro potenza trasformativa: una forza che 
dissolve dogmatismi e vaghezze, rivelandone la radice comune: la 
lontananza dalla verità vissuta. 



 10 

Uso dei concetti e conoscenza reale 
 

La vera comprensione avviene quando 
l'educazione raggiunge il cuore. 

— Ramesh Balsekar 
 
Perché la non-dualità non diventi la base di un ulteriore 

oggetto mentale, può essere utile ricordare come accostarsi a 
queste pagine. Le spiegazioni proposte in questo libro devono 
essere accolte e utilizzate principalmente come strumenti di 
autoindagine. Se non vengono inquadrate sin da subito in questo 
modo — ovvero orientate verso la comprensione essenziale — 
rischiano di restare semplici nozioni, riducibili a un nominalismo 
sterile, incapaci di operare come seme di trasformazione. 

L’esperienzialità è la conoscenza primaria: è attraverso 
l’esperienza diretta che si riconosce ciò che è. Solo in un secondo 
momento i concetti possono servire a descrivere, integrare o 
condividere tale riconoscimento. Per questo, la concettualità 
sviluppata in queste pagine va intesa come uno strumento per 
trascendere la concettualità stessa. I concetti servono a risalire la 
corrente del pensiero fino alla Sorgente, e da lì, eventualmente, a 
esprimere in forma concettuale ciò che è stato conosciuto. 

Una caratteristica implicita dell’insegnamento non-duale è 
il riconoscimento dell’intero nella parte e della parte nell’intero, 
come configurazione imprescindibile. Questo libro descrive 
l’intero a partire dalla sua unità minima, e la parte come 
articolazione strutturale del tutto, mostrando una continuità reale 
che può sembrare un rapporto “infinito–finito”, ma che, in realtà, 
è semplicemente privo di soluzione di continuità. 

 
Conoscersi per non negarsi  
Questo libro propone riflessioni e visioni orientate a 

realizzarsi come via da seguirsi — per riconoscere, 



 11 

concettualmente e, soprattutto, esperienzialmente, ciò che viene 
chiamato dualità e non-dualità. 

Questi due concetti — se compresi correttamente — 
possono essere di grande aiuto; se invece vengono applicati 
erroneamente, possono contribuire fortemente all’emergere di 
squilibri interiori che si riflettono nella sfera dell’esperienza 
condivisa. 

Ogni insegnamento dev’essere sviluppato in modo 
integrante e propedeutico, non disgregante. È un insegnamento 
solo quando umanizza, eleva e trasforma. La decostruzione deve 
avvenire come naturale conseguenza della costruzione: la Verità 
emerge con la scomparsa del falso.   

Un insegnamento “integrale”, o perlomeno integrante, non 
si limita a negare l’errore: lo fa superare affermando la verità.  La 
verità, infatti, non consiste nella negazione di qualcosa, ma nel 
riconoscere ogni elemento come funzione, come parte del Tutto, 
inserendolo in un contesto più ampio che ne riveli la reale natura. 
Anche ciò che non siamo realmente ha una sua funzione, e 
comprendere significa prima identificare: cioè dare il giusto nome, 
collocare, integrare ciò che appare nel suo luogo opportuno 
all’interno dell’intero. Solo così si può disidentificare in modo 
reale: attraverso comprensione e riconoscimento, non attraverso 
rifiuto e repressione. 

Non basta smascherare le menzogne: occorre proporre 
verità capaci di illuminare anche il mondo dell’errore, affinché esso 
venga visto per ciò che è. Solo la luce permette all’ombra di essere 
riconosciuta come tale. Con questo non intendiamo affermare che 
l’ombra sia falsità, né che la luce sia la base stessa dell’Esistenza: 
entrambe vanno comprese nel loro ruolo, come aspetti funzionali 
della realtà. 

La negazione può essere utile in alcune fasi iniziali, come 
strumento di disidentificazione provvisoria. Ma non deve mai 
sostituire la comprensione affermativa: l’assenza di visione non va 
mascherata con il rifiuto. Quando c’è riconoscimento autentico, la 



 12 

negazione non serve più: ciò che va oltre viene colto per ciò che è, 
senza bisogno di combattere ciò che è relativo. 

Il combattimento è segno di conflitto interiore — 
un’indicazione che non possediamo ancora gli strumenti per 
risolvere ciò che appare. La Verità, invece, è senza conflitto. 

Anche se, rispetto allo stato non-duale, la dualità è soltanto 
apparenza, non va negata ma compresa — riconoscendo 
davvero perché si tratta di apparenza, e non limitandosi a etichettarla 
come “mera illusione”. Progredire significa visione, accoglienza e 
superamento, fino al Presentarsi dell’Insuperabile. 

 
Dalla tradizione alla struttura: riconoscere la 

dinamica del Reale 
Questo libro è anche il risultato di una ricerca orientata alla 

scoperta di risposte strutturali di tipo scientifico, oltre che di verità 
esperienziali e filosofiche. 

In una fase del nostro percorso, abbiamo trovato grande 
ispirazione negli insegnamenti profondi trasmessi da maestri come 
Shankara, Sri Nisargadatta Maharaj, Ranjit Maharaj, Ramana 
Maharshi e Ramesh Balsekar. 

Questi insegnamenti ci sono stati di grande aiuto: ci hanno 
condotto alla comprensione di verità potenti e trasformative. 

Tuttavia, pur riconoscendone l’enorme valore 
trasformativo, ci è parso necessario integrarli con una visione 
strutturale capace di chiarirne non solo il punto d’arrivo, ma anche 
la dinamica interna: il modo in cui tali verità emergono e si 
articolano all’interno della realtà stessa. Sono rimasti dei fari 
sempre accesi. Ci hanno aiutati a studiare la sequenzialità, 
consapevoli che essa è un apparire della simultaneità. 
Ciò ha ridotto i rischi di cadere nell’abbaglio che la sequenzialità 
— e, pertanto, anche l’osservatore sequenziale — siano reali, 
mentre sono espressione del Reale, che è la Simultaneità. Un modo 
diverso di indicare il Nirguna.  



 13 

 Le asserzioni qui presentate sono supportate da strutture 
scientifiche e matematiche che, per scelta, non vengono 
approfondite in questo testo. Il lettore interessato potrà esplorarle 
nelle nostre opere precedenti, dove la struttura matematica della 
Totalità è esposta e sviluppata in dettaglio. 

 
Via apofatica (neti neti) e via catafatica 
Nel cammino della comprensione essenziale si 

riconoscono due movimenti fondamentali: la via apofatica, o via 
della negazione, e la via catafatica, o via dell’affermazione. 

La prima si manifesta come discernimento radicale: un 
processo di disidentificazione in cui ciò che appare viene 
riconosciuto per ciò che non è. È il principio di neti neti — “non 
questo, non quello” — attraverso cui si smaschera ogni forma di 
ciò che spesso viene chiamato identificazione, considerandola un 
ostacolo. 

Tuttavia, l’identificazione non è un processo negativo in sé: 
al contrario, identificare significa riconoscere e nominare con 
esattezza, definire ciò che una cosa è e ciò che non è. 
L’identificazione è, in questo senso, una questione di verità. 

Perciò, non solo non va esclusa, ma costituisce 
una colonna portante dell’autoindagine — o, più precisamente, il 
suo scopo profondo. 

Dobbiamo considerare che è sempre la mente che formula 
concetti, ma può farlo in modi molto diversi: esprimendo verità o 
distorsioni, chiarezza o vaghezza, rigore o semplificazione. 
L’autoindagine autentica non rigetta la mente, ma la raffina, fino a 
farne uno strumento di sintesi e riconoscimento, anziché di 
separazione. 

Questo chiarisce quanto sia essenziale usare con precisione 
le parole, affinché esprimano ciò che realmente significano. 
L’uso scorretto del termine “identificazione”, inteso come 
qualcosa da eliminare, finisce per rappresentare una negazione 



 14 

della verità: trascendere non significa eliminare, ma collocare nel 
giusto contesto. 

È, si potrebbe dire — se solo gli opposti esistessero — 
l’“opposto” del significato autentico del concetto di 
identificazione: un atto di verità, così come dovrebbe esserlo ogni 
autentica autoindagine. 

La via catafatica consente invece un riconoscimento pieno 
anche a livello concettuale, non solo esperienziale: non più “non 
questo”, ma “è questo”. 

Nel suo senso più elevato, la via catafatica non si limita a 
riconoscere l’Assoluto, ma permette anche di articolarlo e 
descriverlo in modo internamente coerente e intuitivamente 
evidente. 

Questo ha un effetto profondamente positivo 
sull’autoindagine, poiché la rende più radicata anche sul piano 
concettuale, senza per questo tradire la sua natura esperienziale. 

 

Chi? 
 

Sé mai sé? 
Chi (non) conosce chi? 
ConoscerSi, conoscersi. 
Possiamo non SaperCi? 
Totalità di esperienze? 

Beatitudine? 
Questione di apparenze? 

 
Non Essere? 
Non Ora? 
Non Qui? 

 
Indagarsi 

per scoprirsi senza indagine alcuna. 



 15 

 
Autotestimonianza: 

unica possibilità – eterna necessità. 
Parole, soltanto parole?  

Sempre, Mai? 
Di chi? 

  



 16 

Spazio, Unica Esistenza 
 

Lo spazio e me stesso non sono due entità. 
In tal modo ovunque io vada, andrò dove sono già. 

Nisargadatta Maharaj 

 
 
Lo Spazio è il Tutto; comprenderlo è dunque essenziale per 

ogni pensiero che voglia essere al tempo stesso fondato e fondante. 
Inteso come Totalità, lo Spazio non coincide, chiaramente, 

con l’Akasha — l’elemento al quale spesso viene associato — 
poiché quest’ultimo rappresenta una configurazione specifica dello 
Spazio stesso. Ciò vale a prescindere dalle diverse interpretazioni 
attribuite di volta in volta al termine “akasha”, anche all’interno 
degli insegnamenti non-duali. 

In particolare, in questo libro intendiamo il Nirguna come 
lo stato originario dello Spazio. Più avanti, argomenteremo in 
modo dettagliato la fondatezza di questa associazione di termini.  

Per conoscere le verità dello Spazio, dobbiamo riconoscere 
lo Spazio come Verità — e non possiamo conoscere altro da ciò 
che siamo. 

 
Cos’è lo Spazio? 

 
è 
 

Chi Sono Io? 
 
Se vogliamo approfondire gli insegnamenti spirituali, 

dobbiamo chiarire in noi stessi cosa sia lo Spazio. Le dinamiche 
effettive descritte dalla spiritualità non possono che appartenere ad 
esso. Solo conoscendone la struttura e il funzionamento possiamo 
localizzare, all’interno del campo spaziale, le Divinità o i nomi 
indicati dalle varie tradizioni. Senza questa comprensione, restiamo 



 17 

nel vago. Nirguna, Ishwara, Atma, Jiva, Shiva, Vishnu, Brahma… 
sono modalità organizzative dello Spazio: specifiche modalità dello 
Spazio di rapportarsi a Sé Stesso.  

 
Affido alla Verità i pregiudizi 

che impediscono di comprendere lo Spazio. 
 

Mi apro a riconoscere 
il funzionamento dello Spazio. 

 
Mi apro a riconoscermi 

in quanto Spazio. 
 

Sono Spazio. 
 
Nota: Le affermazioni in corsivo che accompagnano alcuni paragrafi 

possono essere utilizzate come asserzioni meditative. 
 
 
Spazio e Uomo 
Spazio ed essere umano sono due modi diversi di indicare 

lo stesso ambiente. 
L’essere umano è Spazio: lo Spazio è l’Essere Umano. 

Bisogna sempre considerare la struttura olografica e autosimilare, 
nonché l'invarianza di scala della Totalità. 

 
Come funziona lo Spazio, 

come è strutturato? 
 

significa 
 

Come funziono, 
come sono strutturato? 

 



 18 

Secondo alcuni, l’essere umano è un granellino nel cosmo. 
La verità, invece, è che, in quanto Sé (non sé), Noi precediamo il 
cosmo. Non lo precediamo in termini temporali, giacché, in quanto 
Sé, siamo Simultaneità: Atemporalità. 
In questo senso, il Cosmo appare da Noi, a Noi, in Noi. 

In quanto esseri terrestri, attraverso l’organo della vista 
fisica vediamo la volta celeste sopra di noi. 
In quanto Sé pre-cosmico, riconosciamo (non vediamo) invece la 
volta celeste in noi stessi. 

 
L’importanza di comprendere lo Spazio 
Siamo Spazio: se non comprendiamo cos’è lo Spazio e 

come funziona, possiamo eventualmente riconoscerci 
esperienzialmente anche come Spazio Originario: Nirguna.  

 Tuttavia, non possiamo comprendere concettualmente le 
modalità del nostro funzionamento in quanto Spazio, finché non 
disponiamo di una mappa coerente e condivisibile dello Spazio 
stesso. Voler capire l’essere umano significa voler capire il 
funzionamento dello Spazio. 

Consideriamo che la stessa ricerca spirituale è spazio che si 
rapporta con sé stesso in una modalità che definiamo ricerca 
spirituale.  

Senza comprendere lo Spazio siamo obbligati a rimanere 
nel vago perché ignoriamo le basi su cui si basa ciò di cui stiamo 
pensando, dicendo, scrivendo. La precedente mancanza di 
chiarezza diventa palese una volta che abbiamo compreso cos’è lo 
Spazio e il modo basilare in cui funziona. 

 
Le verità sullo Spazio in quanto Verità 
Lo Spazio è l’Infinito: senza fine, perché senza inizio. 

È da sempre esistente; più precisamente, è incessante esistenza.  
Lo Spazio è il senza-soluzione-di-continuità. È durata 

assoluta: senza inizio né fine.  



 19 

Lo Spazio è eterno, ma non tutte le sue configurazioni 
permangono in eterno. Il non-Nirguna emerge solo in presenza di 
determinate condizioni, che verranno chiarite nel prosieguo. 
Dire “Brahman è tutto” è legittimo solo quando ci si riferisce al 
Brahman Nirguna. Laddove emerge il Saguna, sorge 
inevitabilmente anche il Jagat — proiezione del Brahman.  

 
Tra gli Eterni ci siamo anche Noi, in quanto Sé. 
 

Ogni essente è eterno: 
non c’è alcun essente 

che non sia eterno. 
— Emanuele Severino 

 
Lo Spazio è l’unica Esistenza: è la Totalità. 

Le “altre esistenze” non sono altro dallo Spazio: sono modalità del 
rapportarsi dello Spazio con Sé Stesso. 
Lo Spazio è senza l’Altro. 

Lo Spazio è l’Entità suprema, perché Unica: esiste solo 
Spazio. Volendo utilizzare il concetto di Dio: Dio è Spazio – in 
quanto Nirguna è (sintetizzando) l’Uno, mentre con il Saguna è 
Dio Uno e Trino, non nel senso teologico ordinario, ma come 
modalità strutturale e necessaria attraverso cui lo Spazio si rapporta 

a Sé Stesso in forma trina. 
Lo Spazio è ciò che non può non essere: è ciò che deve 

essere, in senso assoluto. Lo Spazio è l’Ineluttabilità di base: l’unica 
Ineluttabilità, che comprende fisiologicamente tutte le altre 
ineluttabilità, sue articolazioni. 

Non esiste qualcosa che possa non essere. 
Tutto ciò che può esistere, esiste già come Nirguna, Stato 
Originario dello Spazio. Il Saguna e la sua proiezione Jagat sono 
temporanee espressioni di parte del potenziale offerto dal Nirguna.   

Ogni cosa che esiste semplicemente esiste. 
Ciò che non esiste non esisterà mai, perché non esistenza è solo 



 20 

un’idea di qualcosa che non esiste realmente, se non come concetto 
nell’ambito dell’esistente.  

Ciò che non è, non potrà mai essere. 
L’idea che “non c’è ciò che non c’è” è solo un concetto teorico e 
non rappresenta qualcosa di possibile. E nemmeno: ciò che non è, 
non potrà mai essere, è un concetto fondato, perché ciò che non 
è, non è.    

  



 21 

Mente olografica e pensiero vivente 
 

Poi viene l’‘ascolto’ dell’insegnamento, la riflessione (mananam) 
su ciò che è stato udito, la meditazione di lunga durata 

sulla Verità; dopo questa prassi, l’aspirante diventa un 
Muni e potrà raggiungere il supremo stato 

non-differenziato (avikalpam), realizzando così 
nella stessa vita, la beatitudine del nirvana. 

Vivekacudamani, verso 70 – Adi Sankara 

 

 
Testi sacri e struttura olografica 
Per comprendere veramente i concetti di dualità e non-

dualità, non possiamo fermarci alle definizioni: dobbiamo guardare 
alla realtà stessa come a una struttura olografica, come ci mostrano 
anche le più antiche tradizioni spirituali. 

Nei testi sacri si trovano numerosi riferimenti alla struttura 
olografica della Totalità, cioè dello Spazio. Questa concezione è un 
tema ricorrente che si manifesta in vari modi all’interno delle 
tradizioni spirituali. 

La natura olografica dello Spazio è indicata anche nel 
Soundarya Lahiri di Adi Sankaracharya. 

La Bhagavadgītā è generalmente intesa solo come testo 
religioso, ma è anche un’esposizione della teoria dei campi, ovvero 
del Substrato, cioèdi Brahman. Nella Gītā, il campo olografico 

immanente è chiamato Kṣetra, mentre Kṣetrajna indica colui che 

conosce il campo. 
 

Questo corpo, Arjuna, è chiamato il Campo (kshetra); 
e colui che lo conosce, i saggi che discernono la verità 

su entrambi lo chiamano il conoscitore del Campo (kshetrajna). - 
Bhagavad-gita 13,1 

 



 22 

I Sūtra di Yoga di Patañjali si fondano sui principi esposti 
nel Sūtra 6 del Sankhya Karika, il quale — se interpretato 
correttamente — evidenzia una struttura che possiamo leggere 
come espressione delle qualità olografiche del substrato. Questo 
tema è stato trattato in modo più approfondito in altri nostri scritti.  

Il Mahabharata e il Ramayana sono più di semplici racconti 
mitologici: rappresentano in modo tridimensionale il concetto di 
campo olografico. In queste due opere, dèi, demoni e umani 
simboleggiano le forze naturali in continua interazione e 
movimento. Possiamo pensare a questi racconti come a 
“ologrammi narrativi”, che rendono visibili le interazioni invisibili 
delle forze naturali, proprio come un film proiettato su uno 
schermo. Si tratta di verità storiche espresse in forma simbolica. 
Oggi la verità è spesso relegata al mito, e proprio per questo il mito 
— che racchiude verità profonde — viene liquidato come semplice 
invenzione. 

 
Mente olografica 

 
Tutte le altre pratiche spirituali richiedono oggetti 

esterni e un ambiente adatto, ma per l’investigazione 
(del Sé) non è richiesto niente di esterno a se stessi. 

Volgere la mente all’interno è tutto ciò che è necessario. 

Ritirando la mente all’interno, puoi vivere 
dappertutto e sotto qualsiasi circostanza. 

Ramana Maharshi 

 
Essendo parte dello Spazio olografico, anche la mente è 

necessariamente un sistema vibrazionale olografico. Di 
conseguenza, può riprodurre e comprendere ogni fenomeno 
portandosi in uno stato coerente e sincronizzato. Uno degli scopi 
fondamentali dell’autoindagine è proprio quello di favorire questa 
sincronizzazione: solo da una mente allineata possono emergere 



 23 

verità auto-evidenti. Senza questo processo, si resta confinati nella 
concettualità, priva di radicamento reale. 

 
Mi apro alla sincronizzazione 

perfetta della mente. 
 

Mi apro a riconoscere la 
struttura olografica della mente. 

 
Mi apro a riconoscere la 

struttura olografica dello Spazio. 
 

 Nota: Le affermazioni meditative in corsivo, presenti in 
alcuni capitoli, possono essere utilizzate come supporto alla 
contemplazione silenziosa. Si prestano a momenti di quiete, 
durante le attività quotidiane o prima di addormentarsi. Possono 
anche accompagnare la lettura, favorendo una più profonda 
integrazione della parte teorica. È sufficiente chiudere 
delicatamente le palpebre, pronunciare interiormente 
l’affermazione (una sola volta) e rimanere in ascolto, senza 
sforzo, ma con presenza. 

  
La mente può attuare i fenomeni su una propria scala, 

comprendendoli sia concettualmente (in base alle sue capacità 
cognitive) sia attraverso l’esperienza diretta; non ci riferiamo 
soltanto alla mente ordinariamente intesa. 

Le esperienze fondamentali della mente sincronizzata si 
imprimono con forza e chiarezza: sono conoscenza diretta, 
traducibile in concetti che emergono dalla nostra esperienza, non 
da interpretazioni altrui.  Ed è proprio questa una delle differenze 
fondamentali tra insegnamento ed educazione: qui intendiamo 
l’educazione come risveglio interiore — un trarre fuori ciò che è 
già presente — mentre l’insegnamento come semplice 
trasferimento di concetti, che spesso lascia solo tracce mentali 



 24 

superficiali.  È, in fondo, la differenza tra pienezza e “vuotezza”, 
tra Vita e vuoto esistenziale: condizione che oggi caratterizza gran 
parte dell’umanità, anche come conseguenza di ciò che si continua 
a chiamare “educazione.” 

 
L’uomo non sa ravvisare congelato nelle cose il pensiero vivente: il 

pensato dell'universo che egli può ripensare, essendo questo il suo compito, ma 
che egli pensa come un impensabile, o cosa. Può ritrovarlo vivente soltanto se 
in sé ritrova la vita: è un evento simultaneo. Per cui, se, guardando il seme di 
una pianta, egli attentamente mediante immagine pensa il suo sviluppo in 
albero, fiori e frutti, può giungere ad avere vivo innanzi a sé il pensiero di ciò 
che quel seme, in effetto, invisibilmente contiene. Quel che si anima nel pensiero 
coincide con ciò che nel tempo si manifesterà, essendo compiuto nell'essenza.  

Massimo Scaligero  
 
 
Attività cerebrale coerente 
Per percepire i cambiamenti più sottili, è necessario 

realizzare uno stato di coerenza cerebrale e mentale. 
Un piccolo segno risalta su una tela bianca, ma si confonde 

su una tela già colma di disegni: allo stesso modo, una mente libera 
da attività grossolane è in grado di rilevare pensieri e variazioni 
minime.  

Solo un adeguato grado di sincronizzazione consente di 
riconoscere i fenomeni più sottili. Se questa rilevazione viene 
meno, anche la capacità di cogliere ciò che accade si interrompe. 
 

La mente mente?  
 

Negare la realtà delle cose è non cogliere la loro realtà; 
asserire la vanità delle cose è non cogliere la loro realtà. 

Più parli e pensi a ciò, più ti allontani dalla verità. 
Smetti di parlare e pensare e non ci sarà nulla 

che non sarai in grado di sapere. 



 25 

- Sosan Hsin Hsin Ming 
 
Secondo alcuni la mente è un elemento negativo a priori. 

Ritengono che sia sempre ragione di falsità. Ritenere che la mente 
menta a prescindere significa mentire. Argomentare la negatività 
della mente esige l’uso della mente stessa. Senza mente non ci 
possono essere spiegazioni. L’auto indagine è forse un limite? La 
mente è potenzialmente uno strumento di verità, ma contaminata 
dall’inconsapevolezza è molto abile a suggerire falsità. 

Nel mondo delle menzogne, le stesse possono essere prese 
per verità e le verità per menzogne. Le forze che non affermano la 
verità ostacolano il riconoscimento: dobbiamo essere forza 
ostacolante sempre minore e forza affermante sempre maggiore. 

Quando si parla di mente può essere molto utile porsi 
domande come:  
 

So esattamente cosa è la mente? 
 

Cosa intendo esattamente 
quando penso o dico: mente? 

 
Dove pongo la mente 

nell’ambito dell’essere umano? 
 

E nell’ambito della Totalità, 
dove la posiziono, con quali funzioni? 

 
 

Mi apro al superamento 
 dei limiti mentali. 

 
Affido consapevolmente 

il falso alla Verità. 
 



 26 

Mi apro alla maturazione della capacità 
di discernere il vero dal falso. 

 
 
Dal pensiero morto al Pensiero Vivente  
Ciò che comunemente viene considerato razionale riflette 

un modo parziale di intendere la vita. Ricordiamoci che non siamo 
soltanto esseri terrestri. Anzi, siamo esseri spirituali che ci 
esprimiamo anche in forma terrestre. Pensare che ciò che 
sperimentiamo attraverso gli organi di senso fisici sia l’unico 
mondo esistente significa anche favorire il nostro “isolamento” da 
Noi Stessi Sé. 

Interpretare la vita basandosi soltanto su ciò che 
percepiamo attraverso gli organi di senso fisici è simile 
all’interpretare il significato di un film basandosi soltanto su alcuni 
fotogrammi. Si tratta chiaramente di un ottimo modo di 
immaginare di sapere la verità: un modo egregio per illudersi di 
sapere. Molti concetti sono veritieri per il ristretto mondo 
sperimentato dagli organi di senso fisici. Verità più ampie esigono 
però il riconoscimento del sovrasensibile e la sua giusta 
definizione. 

La Ragionevolezza implica un approccio olistico, 
includente l’intera struttura identitaria, quindi la conoscenza della 
Totalità - Spazio. Conoscenza includente anche il pensiero pre-
cerebrale, altrimenti l’olismo rimane un concetto astratto. Non 
possiamo veramente pensare alla Totalità basandoci sul pensare 
cerebrale che rappresenta il mondo fisico, una parte minima della 
Totalità.  

Non possiamo conoscere la Vita attraverso il pensiero 
morto, cioè il pensiero cerebrale riflesso del Pensiero Vivente. 

 

Mi apro alla realizzazione 
del Pensare Integrale. 

 



 27 

Tassellazione dello Spazio 
 

L’essere è e non può non essere. 
Il non-essere non è e non può essere.   

— Parmenide1 
 
Affronteremo ora la tassellazione dello Spazio, un 

argomento fondamentale per la comprensione dell’insegnamento 
non-duale. Tra l’altro la seguente spiegazione permetterà anche di 
capire perché si afferma che il Nirguna non è mai composto di 
nulla e cosa si intende come nulla; non sicuramente il niente.  

Sebbene questo tema possa inizialmente apparire tecnico 
rispetto ai testi tradizionali sulla non-dualità, merita di essere 
affrontato con la massima attenzione — soprattutto da una 
prospettiva meditativa e contemplativa, come potente strumento 
di autoindagine sull’essenziale.  

 
Il Cubo e lo Spazio 
Il cubo è una delle poche forme tridimensionali che 

possono riempire interamente lo Spazio senza lasciare vuoti.  
Le forme tridimensionali in grado di riempire 

perfettamente lo Spazio sono chiamate poliedri spazio-riempienti 
o tassellazioni tridimensionali. Per la nostra spiegazione 
utilizziamo il cubo, perché offre la massima flessibilità costruttiva 
e non richiede altre forme complementari per tassellare 
perfettamente lo Spazio. 

 Inoltre, l’unità di base che costituisce lo Spazio è 
un’oscillazione a struttura cubica, che verrà trattata più avanti nel 
testo. 

 
1 Nota: In questo testo utilizziamo anche massime non appartenenti ai testi 
classici della non-dualità, perché riteniamo che possano favorire associazioni 
chiarificatrici e ampliare la comprensione. Si tratta di aperture che permettono 
di cogliere la profondità universale del messaggio, al di là delle forme 
tradizionali. 



 28 

In questa visione, lo Spazio è composto da innumerevoli 
cubi, formando una sorta di Cubo Massimo: la Totalità delle sue 
unità fondamentali. 
 

Mi apro a riconoscere la 
tassellazione dello Spazio. 

 
Per visualizzare questa struttura, possiamo immaginare un 

cubo che rappresenta l’intero Spazio, ovvero la Totalità. Per 
raffigurarla, dobbiamo porre dei limiti, ma mentalmente dobbiamo 
concepirla come infinita, senza inizio né fine. 

 
Mi apro a riconoscere la 

struttura del Cubo Massimo. 
 

Mi apro a riconoscere l’oscillazione 
Cubo Minimo. 

 
Mi apro a riconoscere la 

struttura del Cubo Massimo. 
 

Mi apro a riconoscere il rapporto 
cubo massimo – cubi minimi. 

 
Mi apro a riconoscere il rapporto 
cubo minimo – cubo massimo. 

 
Nota: Riconoscere l’oscillazione cubica significa aver 

riconosciuto l’elemento minimo della Totalità. Ciò implica un 
discernimento su gradi esistenziali elevatissimi, che permette anche 
il discernimento del Nirguna da Maya. Questo può condurre a 
trasformazioni decisive: sia sul piano dell’integrazione interiore, sia 
nel raffinamento della propria capacità concettuale consapevole — 
fino al suo stesso superamento. 



 29 

 
Per il nostro esempio, prendiamo dapprima un cubo 

rappresentante tutto lo Spazio: la Totalità. Per raffigurarlo 
dobbiamo, perlomeno inizialmente, imporre dei limiti dati 
principalmente dallo sfondo, ma dobbiamo immaginarlo come 
infinito (senza fine perché senza inizio). 

Osservare inizialmente il cubo e la sua tassellazione 
dall’esterno è un artificio utile per familiarizzare con la struttura, 
così da poter passare gradualmente a una percezione interiore: 
quella dell’essere dentro il cubo. Questo passaggio segna anche la 
transizione da un approccio duale a uno non-duale. 

Tra l’altro, ciò può aiutare — come già anticipato — la 
comprensione del concetto secondo cui il Nirguna non è 
composto da “nulla”, ma da unità tutte uguali che rappresentano 
la sua sostanza. Non può essere davvero composto da nulla, poiché 
il nulla non esiste: se fosse composto da nulla, il Nirguna stesso 
non potrebbe esistere. Come potrebbe esistere l’inesistenza? Il 
“nulla”, nel senso impiegato dall’Advaita Vedānta, va inteso come 
una dinamica assolutamente sincronizzata degli elementi che 
costituiscono il Nirguna: una coerenza così perfetta da risultare 
non rilevabile dalla prospettiva Saguna. Più avanti approfondiremo 
questo punto cruciale, che in altre nostre opere abbiamo affrontato 
anche in modo matematico, attraverso equazioni assiomatiche 
reali.  
 

 



 30 

 
Il primo passaggio da fare in questo esperimento mentale 

è tagliare a metà ciascuno dei tre assi (altezza, larghezza, 
profondità) del Cubo Spazio. Abbiamo così la prima suddivisione 
risultante in otto cubi più piccoli. 

 
 

 
 
Continuiamo con l’operazione tagliando a metà gli assi 

degli otto cubi. Otteniamo così 64 cubi. 
 

 
 
Continuiamo con l’operazione tagliando a metà gli assi 

dei 64 cubi. Otteniamo 512 cubi. 
 



 31 

 
 

Continuando il processo, arriveremmo al cubo minimo 
possibile, l'unità fondamentale dello Spazio.   

L’unità non è però il risultato della divisione dello Spazio: 
lo Spazio è la Totalità di queste unità, i cubi minimi. 

La divisione appena descritta rappresenta in realtà 
l’operazione inversa: siamo partiti dalla Totalità delle unità 
(oscillazioni cubiche), già organizzate secondo la modalità Nirguna 
— Simultaneità, per giungere a una singola unità, la singola 
oscillazione. 

Il risultato della massima suddivisione dello Spazio — cioè 
quella che conduce alla singola unità — non è un punto 
rappresentante lo zero, poiché un punto non può essere lo zero. 

È invece un cubo della minima grandezza possibile: l’unità 
minima dello Spazio, intesa come oscillazione in modalità cubica. 

 
Mi apro a riconoscere lo Spazio come 

una totalità di cubi vibrazionali. 
 

Mi apro a riconoscere, attraverso il sonno, 
la tassellazione dello Spazio. 

 
Dobbiamo sempre considerare che si tratta di un 

esperimento mentale, che però può essere molto utile. I cubi 
minimi dello Spazio non si sono formati in un dato momento. 



 32 

Esistono da sempre come Spazio: lo Spazio è senza prima e senza 
dopo. Non c’è stata nessuna formazione di cubi minimi o 
suddivisione del cubo massimo in cubi minimi. 

 
Nirguna, Saguna e l’unità condivisa dello Spazio 
La tassellazione dello Spazio può essere immaginata come 

una griglia tridimensionale perfettamente coerente, in cui le unità 
fondamentali — i cubi minimi — si dispongono regolarmente, 
formando una rete continua e interconnessa. 
Ogni cubo, con le sue sei facce, è in contatto diretto con quelli 
adiacenti, generando una struttura indivisa e autosostenuta. 

L’unità elementare dello Spazio, l’oscillazione cubica, non 
è solo indivisibile, ma è anche essenzialmente condivisa. Questa 
condivisione necessaria porta alla formazione di un accumulo di 
densità oscillatoria. Tale accumulo genera un campo di stress 
oscillatorio che: 

• mantiene la coerenza dello Spazio,  
• stabilizza le strutture cosmiche, 
• garantisce l’unità di fenomeni di vasta scala, come la 

coesione gravitazionale di una galassia. 
Questa tassellazione in unità indivisibili ma condivisibili 

trova il suo apice nello stato di Andhatamishra — la regione di 
massima compressione del Nirguna — oltre la quale ha inizio la 
desincronizzazione che inaugura lo stato Saguna. 

Nota: Il termine Andhatamishra, impiegato con significati 
diversi nelle varie tradizioni, potrebbe inizialmente sembrare poco 
adatto a una spiegazione non-duale. Tuttavia, se compreso per ciò 
che realmente indica — come verrà chiarito più avanti — esso 
risulta pienamente coerente e funzionale a un insegnamento non-
dualistico strutturale. 

Lo Spazio Originario — inteso come Nirguna Brahman — 
non è un contenitore passivo, ma la Realtà Assoluta. Ogni 
dinamica si attua senza alcuna reale separazione tra le parti. La 



 33 

cooperazione immanente tra gli elementi è l’apparire dell’Essere 
(Nirguna) a Sé, in Sé. 

La condivisione dell’unità elementare è quindi la base del 
principio di condivisione, che si attua come collaborazione spaziale 
e che dovrebbe essere un punto di riferimento per l’umanità: 
collaborazione e non concorrenzialità. 

 

Mi apro a riconoscere il punto 
di passaggio dal Nirguna al Saguna. 

 
 Nota: il Saguna non rappresenta l’intero immanente, ma 

un suo aspetto. Jagat (l’universo fenomenico) è associato a Saguna 
Brahman, ma non è identico a Saguna Brahman. Più avanti 
spiegheremo ciò in modo approfondito. Come immanente 
intendiamo come tutto ciò che non è Nirguna, vale a dire che 
l’immanente è l’apparire del Nirguna a Sé Stesso. 

  
Nessun spostamento, né creazione né 

manifestazione: solo riconfigurazione 
Lo Spazio è pieno (più precisamente è Pienezza, altrimenti 

sarebbe un contenitore), composto da unità fondamentali, le 
oscillazioni cubiche. Nessun posto è libero: ogni oscillazione è il 
posto che è; pertanto, nessuna oscillazione può spostarsi. 

In altre parole, tutto ciò che esiste basilarmente, cioè 
eternamente, è Nirguna, e nulla può spostarsi, essere posto “fuori” 
da Esso. 

Le oscillazioni che hanno perso lo status di Simultaneità 
(Nirguna) con il passaggio alla Sequenzialità (Saguna), non si 
spostano fisicamente, ma oscillano sempre nella loro posizione — 
o, più precisamente, oscillano come la posizione che esse stesse 
sono — riconfigurandosi rispetto al resto dello Spazio. Ogni 
mutamento è quindi solo apparente, non una trasformazione reale. 
Il Nirguna è Simultaneità, mentre il Saguna è Sequenzialità: la 
Simultaneità è il seme, la sequenzialità l’albero.  



 34 

Non c’è quindi né divenire, né creazione né 
manifestazione, né emanazione.  La cosiddetta creazione non è una 
vera produzione ontologica. 

Un cubo Lego non può mai diventare altro da sé: resta 
sempre un cubo Lego. Può però essere organizzato diversamente 
nello “spazio sensibile”, cioè collegato in modo differente con altri 
cubi. Questo implica il suo spostamento nello spazio, mentre le 
oscillazioni cubiche (unità minime dello Spazio) si rapportano 
diversamente tra loro senza neppure potersi spostare. Ogni 
apparente movimento è solo una modalità interna dello Spazio 
stesso, non un divenire. 

L’idea stessa di divenire — anche se usata in contesti non-
duali — presuppone un insegnamento dualistico, perché implica 
una non attuazione sequenziale di ciò che, simultaneamente, 
sempre è. L’autoindagine non è divenire, ma autosvelamento. 
Il divenire implica un diventare altro da sé, ma vi è — sempre e 
soltanto — l’Essere con il suo apparire. Ogni apparente passaggio 
verso la “liberazione” non è un evento, ma il venir meno 
dell’impedimento a cogliere ciò che già è: è la giusta attuazione dei 
Sé Stessi — in quanto Trascendenti — nell’immanente (Māyā, 
Saguna e Jagat). 

Pertanto, l’Immanente non è la manifestazione del 
Trascendente (Nirguna), ma una configurazione diversa degli stessi 
elementi che, in uno stato precedente, componevano il 
Trascendente (Nirguna). La “manifestazione” non è realmente 
manifestazione.  È l’apparire sequenziale di configurazioni di 
oscillazioni cubiche, originariamente presenti nella modalità di 
Simultaneità — cioè il Nirguna. 

Il riflesso nello specchio non crea un nuovo soggetto: è 
solo un modo diverso in cui il soggetto si rende visibile a Sé. Tra 
l’altro il Trascendente è (non diventa) “specchio” solo con la 
comparsa dell’Immanente. 



 35 

Il Saguna Brahman non è una realtà separata, ma un riflesso 
apparente di Nirguna Brahman: lo specchio non duplica il 
soggetto, ma ne mostra solo una modalità di apparizione. 

I termini come manifestazione, divenire, creazione ed 
emanazione non sono realmente adeguati: ciò che avviene è, in 
verità, un’attuazione differenziata dei potenziali eterni del Nirguna. 
Tali espressioni possono forse risultare utili a fini didattici, ma è 
preferibile evitarle, poiché pensare in quei termini può facilmente 
indurre a visioni fuorvianti. E ogni minima deviazione iniziale può 
condurre a un Delta finale enorme e irrimediabile. 

Nota: Avendo introdotto il concetto di immanente e 
di trascendente, riteniamo opportuno precisare che ciò che 
chiamiamo Trascendente (ovvero lo Stato Originario), non è tale in 
senso assoluto, ma solo in relazione al suo apparire. Tale apparire 
costituisce ciò che, per comodità espressiva, definiamo immanente. 
Questo termine non è usato in senso strettamente tecnico-
filosofico, ma per indicare l’aspetto dell’Essere che si attua — non 
per creazione, ma per riconfigurazione. In questa 
prospettiva, trascendenza e immanenza non designano realtà separate, 
ma due modalità della medesima struttura non duale. In sintesi: 
trascendente è il Nirguna - l’Essere, mentre l’immanente è Maya, 
l’apparire dell’Essere.  

Essere e “non Essere” 
Ne consegue che non esiste una vera dicotomia tra Essere 

e non Essere, ma soltanto l’Essere e il suo apparire: ovvero, 
l’organizzazione delle oscillazioni secondo modalità Trascendente 
o Immanente. 

Intendendo il Nirguna come Essere, possiamo riconoscere 
che il non Essere non ha realtà se non concettuale: esiste soltanto 
l’apparire dell’Essere — che non è un manifestarsi verso l’esterno, 
ma un apparire del Sé (l’Essere) a Sé, in Sé. 



 36 

Appare a Sé, perché solo l’Essere è dotato di Coscienza e 
può, pertanto, realmente riconoscerlo. In questo contesto, Māyā 
va intesa come misurazione del movimento — Ma (misurazione) 
+ Ya (movimento) — misurazione operata dall’Essere stesso 
(Nirguna) nei confronti del Suo apparire a Sé. 

Appare in Sé, perché l’attività desincronizzata non può 
trovarsi fuori dall’Essere, che è l’unica realtà: lo Stato Originario 
della Totalità-Spazio. Questa trasformazione non è un divenire: 
l’Essere non può diventare altro da Sé. È, piuttosto, una modalità 
interna dell’Essere di relazionarsi con Sé stesso. 

È quindi preferibile non usare il concetto di non Essere, 
semplicemente perché non esiste alcunché come un “non essere”: 
e se, del tutto ipoteticamente, esistesse, sarebbe inesistenza — e 
l’inesistenza, appunto, non è. 

Più precisamente: non può esserci inesistenza, in alcun 
caso. 

 
Alcunché può essere altro da sé 

 

La verità è l'apparire 
dell'essere che non diviene. 
— Emanuele Severino 

 
Le spiegazioni sulla tassellazione dello Spazio vanno viste 

anche, se non soprattutto, alla luce dell’autoindagine: chi vede i 
cubi sensibilmente? Chi li vede sovrasensibilmente? Chi è l’Origine 
di ogni vedere? 

La struttura cubica dello Spazio, composto da cubi minimi 
tutti uguali, è la base del principio fondamentale secondo cui 
alcunché può divenire-essere altro da sé. I cubi intrattengono 
interazioni diverse tra loro, ma non diventano mai altro da sé. 

Immaginiamo di avere mattoncini di Lego solo di forma 
cubica. Possiamo costruirci un mondo senza che alcunché diventi 
altro da sé: i cubi sono e rimangono sempre cubo. 



 37 

Nello Spazio, i cubi vengono messi in relazione 
(interazione) in base a Principi Eterni: Leggi inalienabili che non 
possono mai diventare altro da Sé. 

Questo può aiutare a comprendere diversamente 
l’affermazione secondo cui Brahman Nirguna è immutabile: 
l’Essere non può mai diventare altro da Sé, e ogni differenza è solo 
apparenza interna. 

 Lo Spazio non diventa mai altro dallo Spazio. Ciò che 
cambia sono le configurazioni dello Spazio, basate comunque su 
modalità di interazione immutabili. L’interagire dello Spazio è cioè 
una Legge — una necessità. Lo Spazio non può rapportarsi con 
altro da sé (che non c’è), e il suo rapportarsi con Sé forma limiti 
che sono leggi che nemmeno lo Spazio può trascendere: si tratta di 
aspetti dello Spazio stesso. 

Le spiegazioni sulla tassellazione dello Spazio rivelano la 
natura dell’Essere (o meglio: la “Natura che lo stesso Essere è: 
l’Essere non ha natura) ”, spiegando perché non esiste il non-essere 
né il divenire, ma solo l’attuazione del potenziale dello Stato 
Originario, cioè dell’Essere Nirguna. 

  



 38 

Brahman 
 

A che cosa possiamo paragonare il regno di Dio 
o con quale parabola possiamo descriverlo? 

Esso è come un granello di senape che, quando viene 
seminato sul terreno, è il più piccolo di tutti i semi che sono sulla terra; 

ma, quando viene seminato, cresce e diventa 
più grande di tutte le piante dell’orto e fa rami così grandi 
che gli uccelli del cielo possono fare il nido alla sua ombra. 

(Marco 4:30-32) 
 

Brahman ha due aspetti: Trascendente e Immanente, 
Nirguna e Saguna, L’Essere e il Suo apparire. 

 

 
  
In questa raffigurazione2, il Nirguna è simboleggiato dal 

punto alla base della “valle”. Rappresenta la condizione primaria 
dello Spazio: è lo Spazio Originario (Nirguna), in cui tutte le 
interazioni avvengono in modo simultaneo — più precisamente: 
formano la Simultaneità; più precisamente ancora: la sono — e 
risultano perfettamente sovrapposte, senza variazioni rilevabili. 

 
2 2 L’immagine è tratta dal video Unificazione della scienza e della spiritualità – “Sankhya 

Karika” - Marko Grčić https://www.youtube.com/watch?v=B-vgwF5eC5Q 

 



 39 

Il reticolato dell’immagine rappresenta invece il Saguna 
Brahman. Esso simboleggia parte dell’apparire dell’Essere in Sé 
stesso. 

È importante considerare che il punto-valle (Nirguna, 
Trascendente) contiene il potenziale di tutto il possibile 
Immanente (Apparire); potenziale solo dalla prospettiva 
dell’Immanente.  

Tale apparire non avviene al di fuori del Trascendente, ma 
ne rappresenta una desincronizzazione necessaria delle 
oscillazioni, per il mantenimento dello Spazio come oscillatore 
perpetuo. Maya è una necessità dello Spazio; tra l’altro, se non 
fosse una necessità, ciò indicherebbe che il Nirguna è impotente 
rispetto ad essa, mentre il Nirguna è necessariamente 
Onnipotenza. Tra l’altro, Ishwara, cioè Saguna, è una conseguenza 
di Maya, e non ritenendolo necessario significherebbe che il 
Nirguna, che è anche Coscienza, avrebbe prodotto qualcosa che 
noi stiamo negando. Certo, potremmo giustificarci affermando che 
non c’è nulla di secondo da negare, ma non possiamo negare che 
saremmo noi stessi a negare ciò, e tale negare non farebbe certo 
parte del Nirguna, ma del Saguna (senza il quale non ci sarebbe 
discernimento relativo) e, di conseguenza, di Jagat, perché senza 
corpo fisico non avremmo alcun mezzo per scrivere o pronunciare 
queste stesse parole.  

Tale riconoscimento del valore funzionale di Saguna ci 
porta a considerare un’altra implicazione fondamentale: la natura 
della causalità all’interno della Totalità. 

 
 
Nirguna e Saguna: uno senza secondo 
Lo Spazio, cioè la Totalità, è senza accidentalità, casualità. 

Abbiamo però la causalità dell’Ordine, di cui il Nirguna è il 
rappresentante Assoluto, e la causalità del disordine; che riguarda 
soltanto alcuni aspetti di Jagat. Questi aspetti, come altri che 
sembrano in contrapposizione con una logica non duale, saranno 



 40 

approfonditi. Risulteranno allora pienamente coerenti con una 
logica non duale, che non deve essere una questione di ideologia, 
ma di descrizione esatta delle dinamiche della Totalità.      

In sostanza, il Nirguna è Ovunque — più precisamente, è 
l’Ovunque; questo perché la Simultaneità è senza sequenzialità, che 
a sua volta è un’espressione della simultaneità. Ne contiene quindi 
il seme, più precisamente: è “contenuta” nella simultaneità.  
È lo Stato Originario dello Spazio, cioè della Totalità. Nulla può 
manifestarsi al di fuori della Totalità, anche perché essa non può 
diventare non-Totalità. 

Come abbiamo visto, la trasformazione non implica un 
divenire: è il modo in cui l’Essere si rapporta con Sé stesso; lo 
Spazio non può non essere in contatto con sé stesso – il contatto 
è condizione intrinseca, non atto — non è fare contatto, non è 
nemmeno essere in contatto: è essere contatto  — poiché il Nirguna 
non è un blocco unico, ma condizione originaria di coerenza 
dinamica assoluta. 

Dobbiamo, inoltre, considerare che non esiste staticità 
assoluta: se il Nirguna fosse staticità assoluta, non potrebbe esistere 
dinamicità, e quindi non ci sarebbero né cosmo, né ricerca, né 
ricercatore, né scrittura, né lettura. Chiaro, essi non esistono 
realmente, cioè eternamente, ma transitoriamente sono effettivi. 
Non bisogna confondere la Realtà con l'effettività. 

Il Nirguna è Trascendente solo rispetto all’Immanente. 
In verità, non è nemmeno un “trascendente” nel senso abituale: è 
ciò che è sempre, e da cui ogni apparizione proviene per variazione 
di stato, non per separazione. Per questo si afferma che il Nirguna 
non è né Trascendente né Immanente, ma è entrambi. Senza 
immanente non ha senso il concetto di trascendente. Nirguna è 
entrambi nel senso che l’Immanente deriva dal Nirguna stesso.   

Le interazioni del Saguna avvengono in modalità 
sequenziale, ma rimangono all’interno di un sistema coerente. 
Il rapporto tra i due aspetti di Brahman (Nirguna e Saguna) è 
dunque anche il rapporto tra Simultaneità (Trascendente) e 



 41 

Sequenzialità (Immanente). Quest’ultima rappresenta l’espressione 
delle stesse oscillazioni cubiche che, in precedenza, erano 
organizzate in modalità di Simultaneità. 

 
 
Strumenti di auto-indagine 
Sia il Nirguna sia il Saguna saranno spiegati 

dettagliatamente più avanti. Ora, però, proponiamo alcune 
visualizzazioni e riflessioni come strumenti di autoindagine. 

• L’onda e il mare infinito: Immagina un 
mare infinito perfettamente calmo (Nirguna). Ogni onda 
che si solleva è lo stesso mare che si esprime in una forma 
visibile e temporanea (Saguna). Le onde nascono e 
“scompaiono”, ma non escono mai dal mare né cambiano 
la natura dell’acqua. Così, il primo aspetto di Aikaantha 
rimane immutabile, mentre il secondo appare come 
espressione di quella stessa essenza. 

• L'orologio e il tempo: Il Trascendente è 
come il meccanismo interno di un orologio: perfetto, 
costante e immutabile nel suo essere. Le dinamiche del 
meccanismo rappresentano il suo funzionamento ordinato 
e sempre uguale: un movimento interno che non altera la 
sua natura. Il “tempo che leggiamo” sul quadrante è 
l’Immanente: rappresenta la sequenzialità delle ore che 
scorrono. Tuttavia, il movimento delle lancette non cambia 
la realtà del meccanismo interno, che rimane identico 
indipendentemente da ciò che si manifesta all'esterno. 

• Il seme e l’albero: Il Trascendente è come 
un seme che contiene in sé il potenziale di esprimersi come 
albero (Immanente). Ogni radice, ramo e foglia è un 
apparire del potenziale già presente nel seme, ma l’essenza 
di quell’albero non cambia mai: ciò che appare come 
crescita e trasformazione è solo la manifestazione 
progressiva di ciò che era già completamente contenuto 



 42 

all’origine. 
In questo esempio, ciò che si esprime dal seme 
trascendente non è solo l’albero, ma anche il suo intero 
ambiente esistenziale: il terreno, la luce, l’aria e ogni 
interazione che ne rende possibile la fioritura. 

• La musica e le note: Una sinfonia 
completa (Nirguna) esiste già nella mente del compositore 
in modo simultaneo. Quando viene suonata, ogni nota 
(Saguna) appare in sequenza nel tempo. La sinfonia, però, 
non cambia mai la sua essenza: l’intera struttura esiste al di 
là della sequenza temporale in cui viene percepita 
dall’ascoltatore. 
 
 
Brahman: i due aspetti del Substrato 
Abbiamo già incontrato i due aspetti di Brahman. Ora 

approfondiamo il loro ruolo strutturale in quanto Substrato, 
termine che abbiamo usato in altre nostre opere per indicare, 
appunto, il Brahman. 

Nirguna Brahman costituisce il fondamento essenziale del 
Substrato, trascendente. È lo stato fondamentale di 
sincronizzazione assoluta (C6) pre-cosmica, in cui tutte le 
componenti essenziali (oscillazioni cubiche) dello Spazio sono 
pienamente coordinate, formando un’entità assolutamente 
sincronizzata; comprendere a fondo questo aspetto permette di 
comprendere perché si afferma che il Nirguna è l’Uno senza 
secondo e perché non è fatto di nulla, pur sembrando così. È 
l’unica condizione di non-dualità, mentre tutto il resto è 
caratterizzato dalla dualità. 

Nota: il significato di C6 sarà trattato in modo approfondito più 
avanti. 

Il secondo aspetto di Brahman, Saguna, riguarda invece 
l’immanente, inteso come apparire dell’Essere (Nirguna) a Sé in Sé, 
in veste di Saguna. Dal Saguna si forma infine Jagat. 



 43 

Brahman rappresenta la base fondamentale dello Spazio 
(non inteso nel senso tradizionale del termine, cioè come Ākāśa), 
una rete complessa di elementi che interagiscono in modo 
coerente. L’elemento fondante dell’intero Substrato è l’oscillazione 
cubica, cioè Mulaprakriti. Questa associazione potrebbe apparire 
non in linea con l’insegnamento non duale. Più avanti 
approfondiremo questo discorso. Va comunque considerato che la 
Mulaprakriti non va scambiata per la Prakriti di per sé. In questo 
libro usiamo anche termini non direttamente connessi 
all’insegnamento non duale, ma lo facciamo perché possono essere 
molto utili a spiegare meglio anche gli stessi insegnamenti non 
duali. 

 
 
Dinamica e riconoscimento del Substrato 
Brahman esiste da sempre come un continuum senza 

interruzioni. Il Nucleo (Nirguna) di Brahman è eterno, più 
precisamente: Eternità. Il Suo esprimersi (Saguna) appare quando 
necessario, per poi cessare con il Grande Pralaya. Saguna 
rappresenta la transitoria risposta oscillatoria organizzativa in 
condizioni dinamiche specifiche dello Spazio. È la risultante 
strutturale, necessaria, ineluttabile, dell’attività Nirguna. 

Brahman può essere immaginato, soprattutto nel suo 
aspetto Saguna, come un tappeto invisibile. Non è sperimentabile 
dagli organi di senso fisici, ma può essere riconosciuto da noi. In 
quanto entità sovrasensibili siamo aspetti del Brahman, perciò lo 
conosciamo sempre. Il concetto di riconoscimento va perciò 
inteso come un processo che, dal sensibile, porta a far emergere il 
sovrasensibile. 

 
 
Oscillazione, Jagat e fenomenalità 
La funzione primaria di Brahman è quella di essere un 

oscillatore perpetuo, con due aspetti fondamentali: lo stato di 



 44 

oscillazione immanente (sequenzialità, cioè Saguna) e lo stato 
oscillatorio trascendente (simultaneità, vale a dire Nirguna). 
In Brahman non esiste velocità lineare né trasporto fisico di 
oggetti: quando si verifica un’ostruzione al mantenimento dello 
stato risonante, avviene un trasferimento di insiemi vibratori al 
tasso di oscillazione C (296575966) di Brahman, che è un 
“equivalente” della velocità della luce. Più precisamente, non c’è 
un vero trasferimento: le vibrazioni non si spostano da un punto 
all’altro, ma trasferiscono valori per mantenere l’equilibrio 
assiomatico di Brahman.  

 
 
Nuovi elementi e autoindagine 
Il tasso di oscillazione C e il concetto di oscillatore 

perpetuo saranno approfonditi più avanti. A quel punto sarà chiaro 
perché li abbiamo introdotti fin da ora: per offrire 
un’argomentazione più profonda, meno vulnerabile, della validità 
dell’insegnamento non duale. 

Abbiamo ragione anche solo affermando: “Il Nirguna è 
l’Uno senza secondo”, perché questa è la verità. 
Ma spiegarsi perché sia così, in modo ampio, ci permette di 
rafforzare questa tesi, soprattutto rendendola Verità viva — non 
mero nominalismo. 

Meglio ci spieghiamo le cose — senza però cadere nella 
trappola del mero nozionismo — maggiori saranno le possibilità 
di argomentazione; tra l’altro, meglio sappiamo argomentare, 
meno rischiamo di cadere in discussioni interiori ed esteriori. 

E cos’è l’autoindagine, se non auto-argomentazione — 
concettuale ed esperienziale — volta a rendere trasparente 
all’intelligenza ciò che, in verità, già è? L’autoindagine porta 
all’emersione di autoevidenze concettuali ed esperienziali; si tratta, 
cioè, di un modo diverso di dire: “dissolvere” i veli di Māyā. 



 45 

L’autoindagine può essere sintetica oppure ampia, ma con 
lo scopo che la complessità stessa funga da sintetizzatore per la 
verità che l’Uno è senza secondo. 

Ciò detto, è fondamentale comprendere che l’autoindagine 
non è una zona di comfort in cui rifugiarsi: deve rimanere 
un’attività viva, lucida, destabilizzante se necessario. Non serve a 
tranquillizzare, ma a rivelare — e la rivelazione autentica è spesso 
esigente. 

Nota: il concetto di dissolvere va inteso in senso 
metaforico, perché siccome alcunché può diventare-essere altro da 
sé, la così detta dissoluzione rappresenta semplicemente l’apparire 
di una configurazione spaziale diversa rispetto a quella precedente, 
per la quale si dice che si sia dissolta. Ragionare in termini di 
dissoluzione significa appoggiare il nichilismo, che è antitetico 
all’insegnamento non duale. Il nichilismo può essere inteso come 
insegnamento sul nulla, ma basato sul qualcosa, mentre 
l’insegnamento non duale è l’insegnamento del tutto, che, 
ricordiamolo, originariamente è simultaneità, senza né prima né 
dopo, nemmeno senza l’idea di nulla, che necessariamente far parte 
della sequenzialità che deriva dalla simultaneità. Il nulla è 
ontologicamente insussistente.   

 
Da Nirguna a Saguna: l’attività ordinante 
Il Nirguna è massa pre-cosmica. 
Il Saguna, invece, è inizialmente massa (nel primo dei tre 

aspetti fondamentali di Ishwara: attività compressiva, risonante ed 
espansiva), la quale è la base della capacità di controllare – gestire 
il Cosmo. 

Nella struttura del Substrato, l’organizzazione della massa-
energia e dell’interazione segue un processo progressivo di livelli. 
Ogni livello rappresenta una fase specifica di organizzazione delle 
oscillazioni fondamentali (Mulaprakriti) che compongono 



 46 

Brahman. Questo schema si basa sulla Simultaneità (Nirguna) e si 
esprime in modo sequenziale (Saguna), seguendo leggi precise, 
dove ogni passaggio introduce nuove dinamiche di propagazione 
dell’energia. 

 
 
Dal Nirguna al Saguna  
Vediamo ora più dettagliatamente questo processo: 

abbiamo il Nirguna, che ha un nucleo di compressione massima, 
conosciuto anche come Andhatamishra, dopo il quale inizia la 
radiazione delle Mulaprakriti: si tratta dell’inizio di Maya.  

Questa radiazione non va intesa come illusione soggettiva, 
ma come necessità strutturale delle dinamiche dello Spazio, che 
originariamente è Nirguna. 

Considerando il Nirguna come Unica Verità e Realtà, 
questo è il punto in cui inizia Avidyā, cioè l’ignoranza. Ciò, però, 
non sminuisce la fondamentale importanza del Saguna Brahman 
(poiché si tratta di una Necessità della Totalità). È strutturale che 
il Saguna non possa conoscere il Nirguna: la simultaneità è 
inaccessibile alla sequenzialità. Il riflesso nello specchio — e 
nemmeno lo specchio stesso — può vedere l’oggetto che vi si 
riflette. 

Se il Saguna fosse qualcosa di negativo, o di distruttivo, o 
non in funzione del Nirguna, allora, essendone la base, il Nirguna 
stesso sarebbe auto-negante, distruttivo e impotente, perché, in 
quest’ottica, il Saguna è inteso come irreale, e pertanto un degrado 
rispetto al Nirguna. 

A questo punto si attua il Saguna, che è la modalità di 
amministrazione della Māyā e la base per la formazione del Cosmo. 
Va considerato che il Saguna controlla, amministra l’intero 
Immanente. 

Bisogna vedere ogni aspetto dello Spazio per la sua 
funzione, non prendere un aspetto come unico veramente 
importante e idealizzarlo. 



 47 

Lo Spazio è privo di idealizzazioni: la politica dello Spazio 
è realpolitik, perché basata su assiomi, leggi immutabili, che sono 
ben oltre le nostre proiezioni e idealizzazioni. 

Questi livelli sono parte di una progressione ciclica 
strutturata su combinazioni assiomatiche della Mulaprakriti 
radiante, cioè di Maya, che verranno esaminate nel dettaglio in un 
capitolo successivo. 

 
 
Substrato e TV 
Per rendere più accessibile il funzionamento del Substrato, 

presentiamo ora un esempio concreto ed esperienziale, già 
discusso in altre nostre opere: la metafora dello schermo televisivo. 

Può risultare particolarmente utile associare la 
parola Substrato alla parola Brahman, considerando che lo schema 
TV rappresenta il Saguna, mentre il Nirguna è, in questo caso, il 
potenziale dal quale si attua lo schermo Saguna. 

Il Substrato può essere paragonato a uno schermo 
televisivo. A occhio nudo non possiamo discernere i pixel, ma 
questi, accendendosi, mostrano immagini, ovvero ciò che noi stessi 
elaboriamo come immagini. 

Spegnendo3 la TV, ci ritroviamo con un esempio 
metaforico del passaggio dal mondo sensibile al mondo 
sovrasensibile. In questo contesto, possiamo dire che appare il 
Substrato. 

È ovvio che debba esserci qualcosa nello schermo che 
consente la formazione delle immagini, anche se noi non vediamo 
direttamente di cosa si tratti. Ma così come un ingegnere può avere 
un’idea molto chiara del funzionamento di uno schermo, così 
anche noi possiamo comprendere con precisione come funziona 
il Substrato. 

 
3 “Spegnere la TV” (così come “accenderla”) sono espressioni curiose, che 

non corrispondono esattamente ai fatti; fanno parte del culto 

dell’(auto)ipnotismo concettuale. 



 48 

 
 
La TV come strumento di consapevolezza 
Guardare la TV in modo illuminante è un'opportunità 

per aumentare il grado di consapevolezza. 
Per trasformare il semplice guardare la TV, smettendo di 

identificarsi con ciò che si percepisce e trasformando la visione in 
contemplazione illuminante, possiamo seguire questi passi: 

• Testimoniare consapevolmente il susseguirsi delle 
immagini sullo schermo. Utilizzarle, cioè, come strumento 
meditativo per sviluppare la capacità di testimoniare. 

• Riflettere consapevolmente. Considerare che la 
percezione: televisore, appare nella nostra percezione-mente. 

Possiamo poi domandarci: 
Dove appare la TV? → Nella stanza. 
Dove appare la stanza? → In me, a me. 
Chi sono? 

• Riconoscere che i corpi dei protagonisti del film appaiono 
sullo schermo della TV, così come i corpi che percepiamo 
(più precisamente: le percezioni dei corpi) appaiono in noi, 
nello schermo chiamato percezione-mente. 

• Comprendere che, così come gli avvenimenti del film non 
sono reali, allo stesso modo non lo sono gli avvenimenti 
della vita, ovvero la percezione degli eventi; o meglio: le 
percezioni che definiamo eventi. Ciò che percepiamo 
attraverso gli organi di senso come universo non è 
l’universo, ma la percezione universo. 

Intesa nel senso ampio del termine, la Realtà è 
il Substrato in generale, mentre, nel senso stretto del 
termine, è l’Origine (Nirguna, Purusha, Trascendente). 

Ciò non significa che la vita terrestre, la mente, le 
emozioni e il corpo fisico vadano negati perché irreali. 
Anzi, sono elementi che vanno valorizzati, cioè fruiti in 
funzione dell’umanizzazione. La vita terrestre è 



 49 

indispensabile per maturare spiritualmente, poiché, 
attraverso la struttura psicofisica, impariamo a gestire la 
realtà sensibile, fino al punto da non avere più bisogno di 
incarnarci. La vita terrestre è una benedizione, per quanto 
drammatica possa essere in alcuni casi. 

• Riconoscere che, così come la nostra struttura 
psicofisica osserva le immagini sullo schermo televisivo e 
le immagini della vita in generale, così l’Identità che Siamo 
(Purusha) testimonia il Proprio esprimersi cosmico: Noi 
testimoniamo noi. La capacità di percezione sensibile e la 
cosiddetta autocoscienza cerebrale sono “riflessi” della 
Coscienza dell’Identità. Attraverso la struttura psicofisica 
osserviamo il temporale dal temporale, mentre, in quanto 
Identità, siamo Eterni Testimoni del temporale 
dall’atemporale: si tratta del rapporto tra Simultaneità e 
Sequenzialità.  Questo significa che la Coscienza nemmeno 
sopravvive alla morte fisica, semplicemente perché vita e 
morte sono attuazioni parziali del potenziale del Sé che 
eternamente siamo. La morte rappresenta l’inizio di una 
diversa attuazione di quel potenziale, così come lo sono 
stati, in precedenza, il concepimento, la gravidanza, la 
nascita e la vita terrestre. In quanto aspetto del Sé, la 
Coscienza è Vita Eterna — cioè della Vita intesa come 
Eternità. Parlare di “sopravvivenza della coscienza” 
implica una visione dualistica, fondata sulla dicotomia vita–
morte. 
 
Cavalli e pixel 
Ovviamente, i cavalli di un film western non corrono sullo 

schermo, né dentro lo schermo. 
Tuttavia, riflettere su questa ovvietà può aiutare a 

comprendere meglio il Substrato, nel quale, come 
precedentemente indicato, non esistono velocità lineari né 
trasporto fisico di oggetti. 



 50 

I “cavalli sullo schermo” non si spostano realmente (anche 
perché non sono cavalli), ma semplicemente i pixel dello schermo 
si accendono diversamente, generando la percezione-
interpretazione di cavalli che corrono. 

Se i cavalli corressero realmente nello schermo, 
dovrebbero uscire dallo schermo, e ce li ritroveremmo in casa. 

 
Se questo estratto ti è piaciuto e vuoi continuare ad 

approfondire, puoi acquistare il libro completo su Amazon 

Andrea Pangos su Amazon 
  

Vuoi partecipare a un corso di Andrea Pangos, oppure 
organizzarne uno nella tua città o su Zoom? 

Scrivi a: andreapangoscorsi@gmail.com 
 

 
Ogni libro è una porta verso una nuova comprensione. 

Se vuoi aprirne altre, scarica gratuitamente i primi 

capitoli di altri libri qui. 

 

  

https://www.amazon.it/stores/Andrea-Pangos/author/B0F2H27DQJ?ref=ap_rdr&isDramIntegrated=true&shoppingPortalEnabled=true
mailto:andreapangoscorsi@gmail.com
https://andreapangos.org/scarica-gratis-i-primi-capitoli-dei-libri-di-andrea-pangos-in-pdf/
https://andreapangos.org/scarica-gratis-i-primi-capitoli-dei-libri-di-andrea-pangos-in-pdf/

	La realtà è sempre con voi;
	non è necessario aspettare per
	essere ciò che voi siete.
	Mente olografica e pensiero vivente
	Testi sacri e struttura olografica
	Mente olografica
	Essere e “non Essere”
	Oscillazione, Jagat e fenomenalità
	Dal Nirguna al Saguna

	Substrato e TV
	La TV come strumento di consapevolezza
	Cavalli e pixel


